

#### قاعدة في أنواع الاستفتاح

قال الشيخ الصالح أبو الحسن على بن حسين بن عروة المشرقى ثم الدمشقى الحنبلى المعروف بابن زكنون المتوفّى سنة ٨٣٧ ه في المجلّد الثامن والثمانين من كتابه «الكواكب الدرارى في ترتيب مسند الإمام أحمد على أبواب البخارى »: ا

قوله تعالى ﴿ والذين اسْتَجَابُوا لربّهم وأَقَاموا الصَّكوةَ وأمرُهم شُورى بينهم وممّا رزقناهم ينفقون ﴾ \_ [الشورى ٤٢: ٣٨]. ... ولنذكر هنا شيئاً يتعلّق بقوله ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوة ﴾ .

قال شيخ الإسلام أبو العباس تقلى الدين ابن تيميلة:

<sup>1</sup>\_ قال العلّامة السخاوى عن هذا الكتاب إنّه ترتيب المسند على أبواب البخارى و وشرحه فى مائة وعشرين مجلدا. طريقته فيه أنّه ... إذا مسرت به مسئلة فيه تصنيف مفرد لابن القيّم أو شيخه ابن تيميّة أو غيرهما وضعه بتمامه ويستوفى ذلك الباب من «المغنى» لابن قدامة ونحوه \_ اه. وسمّاه بعض الفضلاء «خزانة كتب الحنابلة».

## الفَصَّلُكُ وَلَنْ

اِنْقِسَامُ اللَّذَكَارِالِي النَّناءِ وَالإِخِارِ وَالدُّعْاءِ، وَيَبْإِنُ مَرْانِهَا

أنواع الاستفتاح للصلوة ثلثة، وهي أنواع الأذكار مطلقًا بعد القرآن، أعلاها ما كان ثناء على الله، ويليه ما كان خبراً من العبد عن عبادته لله، والثالث ما كان دعاء للعبد. فإنّ الكلام إما إخبار وإما إنشاء. وأفضل الإخبار ما كان خبراً عن الله، والإخبار عن الله أفضل من الخبر عن غيره ومن الإنشاءات. ولهذا كانت (قل هو الله أحد) تعدل ثلث القرآن، لأنّها تتضمّن الخبر عن الله؛ وكانت آية الكرستي أفضل آية في القرآن، لأنّها خبر عن الله. فما كان من الذكر من جنس هذه السورة وهذه الآية فهو أفضل الأنواع.

تقديم بحرد والسؤال للرب هو بعد الذكر المحض، كما في ذكر الله والنباء والنباء على الله والنباء على الله والنباء والسؤال حديث مالك بن الحويرث: «من شغله ذكرى عن مسألتى أعطيته أفضل ما أعطى السائلين». ولهذا كانت الفاتحة نصفين — نصفًا ثناء، ونصفًا دعاء. ونصف الثناء هو المقتدم، وهو الذى لله عرز وجلّ. وكذلك في حديث الشفاعة

الصحيح قيال: « فإذا رأيت رتبى خررت كه ساجداً ، فأحمد رتبى بمحامد يفتحها على لا أحسنها الآن ، فيقول: أى محمد ، ارفع رأسك ، قل تسمع ، وسك تعطه » . الفيدا بالحمد لله حتى أذن له في السؤال، فيسأل .

وفي صحيح البخارى عن النبيّ صلّى الله عليه وسلم أنه قال: «من تعارَّ من الليل فقال: لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، الحمد لله، وسبحان الله، والله أكبر، [ولا حول ولا قوة إلّا بالله، ثم قال] اللهم اغفر لى [أو] دعا استجيب له، وإن توضّاً وصلّى تُبلت صلاته » . وقال: «أفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلى: لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير » . "

ا — أخرجه البخاري من حديث أنس بن مالك في التوحيد والتفسير، ومسلم في الإيمان، والترمذي في القيامة.

٢ - أخرجه البخارى عن عبادة بن الصامت في التهجّد، وأبو داود في الأدب، والترمذي في الدعوات، وابن ماجه في الدعاء. وقد أكملنا ما ترك منه بين المربّعتين. و «تعارّ» معناه استيقظ، ولا يكون إلا يَقَـظـة مع كلام، وقيل هو تمـطى وأنّ \_ من «النهاية».

<sup>&</sup>quot; — أخرجه الترمذى فى الدعوات من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده بلفظ «خير الدعاء دعاء يوم عرفة وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلى ... إلخ ». وأخرج بعضه مالك فى المؤطأ عن طلحة بن عبيد الله بن كريز. قال القارى: ورواه الطبرانى بلفظ «أفضل ما قلت أنا والنبيون قبلى » كما هنا، ذكره المباركفورى.

ولهذا كان التشتهد ثناء على الله عزّ وجلّ، وقال فى آخره:
«ثم ليختر من المسألة ما شاء». والأدعية الشرعية هي بعد التشهد، لم يشرع الدعاء فى القعود قبل التشهد، بل قيدم الثناء على الدعاء وفى حديث الذى دعا قبل الثناء قال النبي صلى الله عليه وسلم: «عجل هذا». فروى الإمام أحمد، والترمذي، وأبو داود، عن فُضالة بن عبيد قال: سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا يدعو في صلاته لم يُمتجد الله ولم يُصل على النبي صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عجل هذا». ثم دعاه وقال له او لغيره «إذا عسلى أحدكم فليدا بتمجيد ربه والثناء عليه، ثم يصلى على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يدعو بعد ذلك بما شاء».

كون الذكر ف والذكر المشروع باتمفاق المسلمين في الركوع الركوع والسجود والسجود، والاعتدال. وأمّا الدعاء في الركوع ففي كراهته نزاع، وإن كان الصحيح أنه لا يكره، ولكن الذكر أفضل. فإنّ الذكر مأثور به فيهما، كقوله تعالى (فستبح باسم ربّبك العظيم) و (سبّبح اسم ربّبك الأعلى)، قال النبي وليستج

١ ــ هـذا لفظ أحمد من حديث عبد الله بن مسعود، وقد أخرجه أيضًا البخارى،
 ومسلم، وأبو داود، والنسائى بلفظ «ثم يتخرير من الدعاء أعجبه إليه فيدعو به».

« اجعلوها في ركوعكم ، والثانية اجعلوها في سجودكم » .'

شرح قوله «وأمَّا وأمَّا قوله صبَّلي الله عليه وسلم: «أمَّا الركوع السَّجُود فَاجَتُهُدُوا فَعُظَّمُوا فَيُهُ الرِّبِّ، وأُمَّا السَّجُود فَاجَتُهُدُوا فَيُ الدعاء، فقَمَنُ أن يستجاب لكم " ففيه الأمر في الركوع بالتعظيم. وأمره بالدعاء في السجود بيان منه أنّ الدعاء في السجود أحق بالإجابة من الركوع، ولهذا قيال « قيمن أن يستجاب لكم»، كما قال «أقرب ما يكون العبد من ربّه وهو ساجد » . " فهو أمر و بأن يكون الدعاء في السجود \_ أمر بالصفة لا بالموصوف ، أو أمر بالصفة والموصوف \_ وإن كان التسبيح أفضل. فإنَّه ليس من شرط المأمور أن لا يكون غيره أفضل منه. لأنّ الدعاء هو بحسب مطلوب العبد، لم يذكر دعاء معيدنا أمر به، كما أمر في الفاتحة بقوله (إهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُمسْتَمقيمَ). والدعاء الواجب لا يكون إلا معيِّنًا، وإن كان جنس الدعاء واجبًا.

فمعلوم أنّ الدعاء جائز في الصلوة، وأكـثر الأدعيـة المنقولة عن النبيّ صــّلي الله عليه وسلم كانت في آخر الصــلوة، كمــا في

١ ـ أخرجه أبو داود وابن ماجه والدارمي عن عقبة بن عامر.

٢ أخرجه مسلم عن ابن عباس. ٣ أخرجه مسلم عن أبي هريرة.

٤ ــ تفسير لقوله « فاجتهدوا في الدعاء »، فإنَّـه أمر بالاجتهاد في الدعاء، لا بالدعاء نفسه .

الحديث المروى عنه صلّى الله عليه وسلم أنّه ذكر أنّ «أجوب الدعاء جوف الليل الآخر ودبر الصلوة ». فعلم أن الدعاء دبر الصلوة – لا سيّما قبل السلام كما كان النبيّ صلّى الله عليه وسلم يدعو في الغالب – فهو أجوب سائر أحوال الصلوة ، لأنّه دعاء بعد إكمال العادة . معلم العادة . المنافق المن

وأمّا السجود فإنّما ذكرَره والركوع، لأنّه قال: «إنّى نُهيت أن أقرأ القرآن راكعًا أو ساجدًا \_ أمّا الركوع فعظموا فيه الربّ، وأمّا السجود فاجتهدوا في الدعاء، فقرمن أن يستجاب لكم ». فلمّا نهى عن القراءة في هذين الحالين ذكر ما يكون بدلًا مشروعًا لمن أراد، فخص "الركوع بالتعظيم، والسجود بالدعاء. فجمع الأقسام الثلاثة \_ القراءة، والذكر، والدعاء.

وجوب فضل وتمتا يبتين فضل الذكر على المسألة ما ثبت فى الذكر على المسألة ما ثبت فى الذكر على المسألة ما ثبت فى الذكر على المسألة صحيح مسلم عن النبيّ صلّى الله عليه وسلم أنّه قال: « أفضل الكلام بعد القرآن أربع وهنّ من القرآن \_ قال: « أفضل الكلام بعد القرآن أربع وهنّ من القرآن \_ (١) سيحان الله (٢) والحمد لله

<sup>1-</sup> لم نعثر على هذا اللفظ بعينه فى الأحاديث، وإنما المشهور فى الباب حديث أبى أمامة الذى أخرجه الترمذى بلفظ: قيل يا رسول الله أيّ الدعاء أسمع؟ قال: «جوف الليل الآخر ودبر الصلوات المكتوبات». قال الترمذى: هذا حديث حسن.

٧ - انظر شرح المصنف لهذه المسألة بكل البسط في « فتاويه » ج ١، ص ١٦٧-١٧٣ .

#### (٣) ولا إله إلّا الله (٤) والله أكبر ». ا ولهذا أمر بهذا الذكر من عجز عن القراءة في الصلوة.

تاخب السؤال والاعتدال مشروع فيه التحميد بالسنة المتواترة عن الحمد في المعدال وإجماع المسلمين. وهو الذي كان النبي صلى الله عليه وسلم يفعله في كل صلوة. وكان أحيانًا يدعو بعد التحميد بقوله « اللّه باعبد بيني وبين خطائي »، أ فيؤخر السؤال عن الحمد، والثناء، والمجد. وأمر أيضًا بالحمد بقوله: « فإذا قال مسمع الله لمن حمده ، فقولوا ( ربنا ولك الحمد )». وما داوم عليه وقدمه وأمر به أفضل تما كان يفعله أحيانًا ويؤخره ولم يأمر به.

١ – أخرجه مسلم فى الآداب، عن سمرة بن جندب، بلفظ «أحب الكلام إلى الله أربع: مسبحان الله، و «الحمد الله» و «لا إله إلا الله» و «الله أكبر، ، لا يضرّل بأيهن بدأت ». وأخرجه أيضاً النسائى ، وابن ماجه، وزاد النسائى « وهنّ من القرآن». وأخرجه أحمد بلفظ «أفضل الكلام بعد القرآن \_ وهنّ من القرآن \_ أربع، لا يضرّل بأيتهنّ بدأت: «سبحان الله»... إلخ ».

<sup>7—</sup>المتبادر إلى الذهن أنّ هذا اللفظ أوّل دعاء الاستفتاح كما رواه البخارى وغيره. ولكنّه أيضًا قطعة من بعض ما ورد من أذكار الاعتدال كما ذكر المصنّف رحمه الله، وكما أورده الحافظ ابن القيّم رحمه الله في «زاد المعاد» عند بيان الاعتدال من هدى النبيّ صلّى الله عليه وسلم في الصلوة، إلا أنه لم يرد فيه التحميد. وإنما ورد الجمع بين التحميد والدعاء في رواية ابن أبي أوفي التي أخرجها مسلم وغيره بلفظ «اللّهم لك الحمد ملء السماء... اللّهم طمّرني ... إلخ» وليس فيه هذا اللفظ. وقد جاء في بعض ألفاظه «أهل الثناء والمجد».

كون إصافة الشناء وأيضًا فنوع الثناء أضافه الرب إلى نفسه، ونوع الى الله وإضافة السؤال إلى العبد السؤال أضافه إلى عبده، فقال: إذا قال العبد (ألحَمُ مُ لله ورب العالمين ) قال الله «حمدنى عبدى»؛ فإذا قال (الرحمن الرحميم) قال «أثنى على عبدى»؛ فإذا فال (الرحمن الرحميم) قال «محدنى عبدى»؛ فإذا قال قال (إيتاك يدوم الدين ) قال «محدنى عبدى»؛ فإذا قال (إيتاك نعمب وبين عبدى نصفين ولعبدى ما سأل»؛ فإذا قال (إهم دنا الصراط عبدى نصفين ولعبدى ما سأل»؛ فإذا قال «هؤلاء لعبدى ولعبدى ما سأل».

إيجاب العملاء وأيضًا فجماهير العلماء على إيجاب الشناء الأناء في النشب في النشب الأخير ؛ وكذلك التشبد الأول والركوع والسجود فيوجبون التشبد الأخير عند مالك ، وأحمد ، فإذا والانتقالات يجب مع الذكر عند مالك ، وأحمد ، فإذا تركه عمدًا بطلت صلاته . وتسبيح الركوع والسجود كذلك أيضًا عند أحمد ، وغيره . وكذلك التكبير – تكبيرة الانتقال – أيضًا عند أحمد ، وغيره . وكذلك ثلاثًا عمدًا أعاد الصلوة . ومذهب مالك : من ترك من ذلك ثلاثًا عمدًا أعاد الصلوة . ومذهب أحمد – المشهور عنه – مطلقًا .

١ - أخرجه مسلم عن أبى هريرة في كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل
 ركعة . . . إلخ .

وما يذكره أصحاب أحمد في مسائل الخلاف أنّ إيجاب هذه الأذكار من مفردات أحمد عن الشلائة، فذلك لأنّ أصحاب مالك يستمون هذه «سننا»، و «السنة» عندهم قد تكون واجبة إذا تركها عمدًا أعاد، وهذه من ذاك. فيظن من يظنّ أنّ لفظ «السنة» عندهم لا يكون إلّا لما يجوز تركه، وليس كذلك.

كون الدعاء شرع فأمّـا الدعاء فلم يجب منه دعاء مفرد أصلا، بل مقرونًا بالثناء، ما وجب من الفاتحة وجب بعد الثناء. وكذلك من أوجب أن يدعو بعد التشهّـد بالدعاء المأمور به هناك وهو الاستعادة من عـذاب جهنّـم، والقبر، وفتنة المحيا والممات، والدجّـال أو في في مذهب أحمد.

وأيضاً فالدعاء لم يشرع مجرداً ، لم يشرع إلّا مع الثناء . وأمّا الشناء فقد شرع مجرداً بلا كراهة . فلو اقتصر في الاعتدال على الشناء ، وفي الركوع والسجود على التسبيح ، كان مشروعًا بلا كراهة . ولو اقتصر في ذلك على الدعاء لم يكن مشروعًا ، وفي بطلان الصلاة نزاع .

١ ــ كما رواه الشيخان و غيرهما عن عائشة ، وأبي هريرة ، وابن عبـاس .

كون الثناء متضمّناً وأيضاً فالشناء يتضمّن مقصود الدعاء ، كما في المقصود الدعاء ، كما في المقصود الدعاء الحديث : «أفضل الذكر لا إله إلّا الله ، وأفضل الدعاء الحمد لله » . فإنّ ثناء الداعى على المدعق بما يتضمّن حصول مطلوبه قد يكون أبلغ من ذكر المطلوب ، كما قيل :

إذا أثنى عليك المرء يومـًا ۞ كفاه من تعـرّضـه الشـناء ٢

ولهذا يقول في الدعاء الماثور: «أسألك بأن لك الحمد، أنت الله المنان، بديع السموات»، " فسأله بأن له الحمد. فعلم بأن الاعتراف بكونه مستحقًا للحمد هو سبب في حصول المطلوب. وهذا كقول أيتوب عليه السلام ﴿مَسَنِي الشَّضْرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾. فقوله هذا أحسن من قوله «ارحمني». وفي دعاء ليلة القدر الذي روته عائشة: «اللّهم"!

ا ــ أخرجه أبو حاتم ــ وهو ابن حبّـان ــ عن جابر بن عبد الله . وأخرجه أيضًـا الترمذي ، والنسائي ، وابن ماجه ، والحاكم وصـّححه .

٢ \_ وقبل هـذا البيت:

أ أذكر حاجتى أم قد كفانى ت حباؤك، إنّ شيمتك الحباء نقلهما المصنّف فى فتاويه، ج ٢، ص ٢٦٠، من قول أميّة بن أبى الصلت يمدح بهما ابن جدعان. قال المصنّف هنالك: أنشدهما سفيان بن عيينة وقال: «فهذا مخلوق يخاطب مخلوقًا، فكيف بالخالق تعالى»؟

٣ ــ أخرجه أبو داود عن أنس في الوتر ، والـترمذي في الدعوات ، وابن مــاجـه في الدعاء ، والنسائي في السهو ، وأحمد في مسنده .

إنّك عفتُو تحبّ العفو، فاعف عنى » ل وفي الصحيحين عن ابن عبّاس أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلم كان يقول عند الكرب: «لا إله إلّا الله العظيم الحليم، لا إله إلّا الله ربّ العرش العظيم، لا إله إلّا الله ربّ العرش العظيم، لا إله إلّا الله ربّ السموات وربّ الأرض ربّ العرش الكريم».

كون الشناء وتما يبتين فضل الثناء على الدعاء أنّ الثناء المشروع المشروع يستلزم الإيمان بالله. وأمّا الدعاء فقد لا يستلزمه، الإيمان، بخلاف إذ الكفّار يسئلون الله فيعطيهم، كما أخبر الله

بذلك في القرآن في غير موضع. فإنّ سؤال الرزق والعافية ونحو ذلك هو من الأدعية المشروعة، وهو ممّا يدعو به المؤمن والكافر، بخلاف الشناء المشروع، كقوله «سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك»، و «التحيّات لله، والصلوات، والطيّبات، السلام عليك أيّها النبيّ ورحمة الله وبركاته»، فإنّ هذا لا يشى به إلّا مؤمن. وكذلك قوله «اللهم ربّنا لك الحمد، مل السماء، ومل الأرض، ومل ما بينهما، ومل ما شئت من شيء بعد».

١ \_ أخرجه أحمد، والترمذي، وابن ماجه عن عائشة.

٢ \_ أخرجه مسام عن عبد الله بن أبي أوفي وأبي سعيد الخدري في الصلاة .

لكن قد يكون بعض الثناء يقر به الكفتار ، كإقرارهم بأن الله خالق السموات والأرض ، وأنه يجيب المضطر إذا دعاه ، ونحو ذلك . لكن المشركون لم يكن لهم ثناء مشروع يثنون به على الله ، حتى في تلبيتهم كانوا يقولون «لبيك لا شريك لك إلا شريك هو لك تملكه وما ملك » . وكذلك النصارى ثناؤهم فيه الشرك . وأمنا اليهود فليس في عباداتهم ثناء ، اللهم إلا ما يكون مأثوراً عن الأنبياء ، وذلك من ثناء أهل الإيمان ، وكذلك النصارى إن كان عندهم شيء من ذلك . وأمنا ما شرعه من ثنائه فهو يتضمن الإيمان به .

كون المفصول قد والأدلّة الدالّة على فضل جنس الثناء على جنس يكون أحياناً أفضل الدعاء كثيرة ، مثل أمره أن يقال عند سماع المؤذن مثل ما يقول ، ثم يصلّى على النبيّ صلّى الله عليه وسلم ويسأل له الوسيلة ، ثم يسأل العبد بعد ذلك . " فقدم الثناء على الدعاء لرسوله ، ثم للإنسان .

وكذلك هنا، مع أتى لا أعلم في هذا نزاعاً بين العلماء،

١ ــ أخرجه مسلم من حديث عبد الله بن عبـاس في الحج، وفيه «شريكاً ».

٢ \_ في الأصل «كبيرة ».

٣ ــ أمّـا حديث القول مثل قول المؤذّن فأخرجه أحمد، ومسلم، والنسائي عن عبد الله ابن عمرو؛ وأمّـا حديث الدعاء عند النداء فأخرجه أبو داود، والدارمي عن سهل بن سعد.

ولكن المفضول قد يكون أحياناً أفضل. فإن الصلوة أفضل من قراءة القرآن، والقراءة أفضل من الذكر، والذكر أفضل من الدعاء. والمفضول قد يعرض له حال يكون فيه أفضل لأسباب متعددة، إمّا مطلقاً كفضيلة القراءة وقت النهى على الصلوة، وإمّا لحال مخصوص. وهذا مبسوط في موضع آخر.

والمقصود هنا أنّ جنس الشناء أفضل من جنس السؤال، كما قال تعالى: «من شغله ذكرى عن مسألتى أعطية أفضل ما أعطى السائلين» أوقراءة القرآن أفضل منهما، كما في حديث الترمذي عن أبي سعيد، عن النبيّ صلّى الله عليه وسلم أنه قال: «يقول الله: من شغله قراءة القرآن عن ذكرى ومسألتى أعطيته أفضل ما أعطى السائلين»، قال الترمذي: حديث حسن غريب. "

ا ـ هذا لفظ حديث قدسى أخرجه البخارى فى « خلق أفعال العباد » (طبع الهند، ص ٩٣) عن عمر بن الخطّاب. وأخرجه أيضًا أبو نعيم عن حديفة، والبيهقى فى الشعب عن جابر. وقد رواه المصنّف عن مالك بن الحويرث كما مـر فى ص ٢. قال المصنّف: وأظنّ البيهقى رواه مرفوعاً (عن مالك بن الحويرث) بهذا اللفظ ـ «فتاوى ابن تيميّة »، ح ٢، ص ٢٠٠٠.

٢ ــ أخرجه الترمذي في آخر أبواب فضائل القرآن، وتمامه «وفضل كلام الله على سائر الكلام كفضل الله على خلقه». قال الحافظ في «الفتح» تحت باب فضل القرآن على سائر الكلام من أبواب فضائل القرآن من البخاري: جاله ثقات إلا عطية العوفي ففيه ضعف ـــاه. وأخرجه أيضا الدارمي في فضائل القرآن، باب فضل كلام الله على سائر الكلام. وقال المباركفوري: وأخرجه أيضاً البيهقي في شعب الإيمان.

كـون مقصوم وهـذا بـين في الاعتـبار . لأنّ السائل غـايـة السائل مطلوب مطلوب ومراده . فهو مريد من نفسه، ومقصود مقصوده حصول مطلوبه محبـوبـاً لله ـ مثـل أن المثنى محبوب ربّه الله . وإن كان مطلوبه محبـوبـاً لله ـ مثـل أن يطلب منه إعانته على ذكره وشكره وحسن عبادته ـ فهو يريد منه هذا الأمر المحبوب لله .

وأمّا المُشنى فهو ذاكر لنفس مجبوب الحق من أسمائه وصفاته. والمطلوب بهذا معرفة الله ومحبّته وعبادته. وهذا مطلوب لنفسه، لا لغيره. وهو الغاية التي خلق لها الخلق، كما قال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِينَ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ كما قال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِينَ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات ٥١: ٥]، والسؤال وسيلة إلى هذا. ولهذا قال في الفاتحة ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَالمَقْلُودِ لَنفسه على قوله ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ المقصود لنفسه على قوله ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ المقصود لنفسه على قوله ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ المقصود لنفسه على قوله ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ المقال الوسائل المسلة إلى ذلك . والمقاصد مقدّمة في القصد والقول على الوسائل الله

<sup>«</sup>وتقديم العبادة على الاستعانة في الفاتحة من باب تقديم الغايات على الوسائل، إذ العبادة غاية العباد التي خلقوا لها، والاستعانة وسيلة إليها. ولأنّ (إيّاك نعبد) متعلّق بألوهيّة واسمه الله، (وإيّاك نستعين) متعلّق بربوبيّته واسمه الربّ. فقدّم (إيّاك نعبد) على (إيّاك نستعين) كما تقدّم اسم الله على الربّ في أوّل السورة. ولأنّ (إيّاك نعبد) قسم الربّ فيكون من الشطر الأول الذي هو ثناء على الله تعالى لكونه أولى به، (وإيّاك نعبد) قسم العبد فكان مع الشطر الذي له، وهو (اهدنا الصراط المستقيم) إلى آخر السورة. ولأنّ العبادة المطلقة تتضمّن الاستعانة من غير عكس ... إلى "،

ثم مقصود السائل من الدعاء يحصل لهذا العابد المثنى مع اشتغاله بأشرف القسمين.

كون ما يحصل وأمّا الداعى فإذا كان مهتما بما هو محتاج الداعى من معرفة إليه من جلب منفعة ودفع مضرة – كحاجته إلى له من نفس حاجه الرزق والنصر الضروري – كان اشتغال نفسه بهذا صارفا له عن غيره. فإذا دعا الله سبحانه وتعالى فقد يحصل له بالدعاء من معرفة الله ومحبّته، والثناء عليه، والعبوديّة له، والافتقار إليه، ما هو أفضل وأنفع من مطلوبه ذاك، كما قال بعض السلف «يا ابن آدم، لقد بورك لك في حاجة أكثرت فيها قرع باب سيدك». وقال بعضهم: «إنّه ليكون لى إلى فيها قرع باب سيدك». وقال بعضهم: «إنّه ليكون لى إلى أنه تعالى حاجة فأدعوه، فيفتح لى من باب معرفته ما أحب معه أن لا يُعجّل لى قضاؤها لئيلا ينصرف قلى من الدعاء». ا

كون الكافر لا والسائل إذا حصل سؤله برد. فإنه لم يكن يدعب والله إلا مراده إلا سؤله، وإذا حصل أعرض عن الله. لحاجته فقط ثم مراده إلا سؤله، وإذا حصل أعرض عن الله يساها وبعرض عنه فهذا حال الكفّار الذين ذمّهم الله تعالى فى القرآن، كقوله تعالى ﴿ وَإِذَا مَسَّس الْإِنْسَانَ الضُرُرُ مُ دَعَانَا

۱ - انظر بیان ذلك بابسط منه وألذ فی ص ۳۰۲، ج ۲، من فتاوی الشیخ المصنف رحمه الله تعالی

لَجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا ، فَلَتَّمَا كَيَشَفْنَا عَنْهُ ضَرَّهُ مَرَّ كَأَنْ كُمْ يَدْعُنَا إِلَى صَرَّ مَسَّهُ ﴾ \_ [يونس ١٠: ١١] ، وقال تعالى ﴿ قُلْ مَن مُنتَجَدِيكُم مَنْ فَطْلُمَاتِ الْمَبِّ وَالْمَحْر تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُنْفِيةً ، أَيِنْ أَنْجِلْنَا مِنْ هَذه لَـنَكُـونَـنَ مَنَ الشَـاكـرينَ ۞ قُلُ اللهُ ۗ يُنَـجّـيكُـم ۚ مَنْهَا وَمِـن ۗ كُلُ كُرب أُنَّم أَنْتُم أُنْتُم أُنْتُ أُنْتُ أُنْتُ أُنْتُم أُنْتُم أُنْتُم أُنْتُم أُنْتُم أُنْتُم أُنْتُم أُنْتُم تعالى ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ صَيْرٌ رَعَا رَبُّهُ مُنسِبًا إِلَيْهِ ثُمَّم إِذَا خَوْلَهُ نَعْمَةً منْهُ أَسِيَى مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ إ وَجَعَلَ للهُ أَنْدَادًا لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيله، قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفُركَ قَلْيُلًا، إِنَّكَ مِنْ أَصْلُحَابِ النَّارِ ﴾ \_ [الزمر ٣٩: ٨]. فقوله سبحانه وتعالى ﴿ نَسْمَى مَا كَانَ يَدْعُمُوا إِلَيْهِ ﴾، أي نسى ما كان يدعو الله إليه ، وهو الحاجة التي طلبها . فإنّ دعاءه كان إليها ، أى توجّه إليها وقصده إليها ، فهي الغاية التي كان يقصدها .

وإذا كانت «ما» مصدرية كان التقدير «نسى كونه كان يدعو الله إلى حاجته»، كما قال تعالى فى الآية الأخرى ﴿ فَلَمَّا كَمَ شَفْ نَا عَنْمُ وَضُرَّرُهُ مَرَّرَ كَانَ كَمْ يَدْعُنَا إللى تُضِرِّر مَسَّهُ ﴾. كمن على هذا يبقى الضمير فى ﴿ إِلَيْهِ ﴾ عائدًا على غير مذكور، بخلاف ما إذا جعلت بمعنى «الذى». فإن التقدير «نسى

حاجته التي دعانا إليه من قبل، فنسى دعاءه لله الذي كان سبب الحاجة ».

و «إلى » حرف الغاية ، كما قال تعالى في الآية الأخرى ﴿ قُلْ أَرَّ يَشُكُم إِنْ أَتَسْكُم عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَسْكُم السَّاعَةُ السَّاعَةُ الْعَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ ، إِنْ كُنْسَتُم صَادِقِينَ ۞ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ اللهِ عَوْنَ اللهِ وَيَنْسَوْنَ مَا تُدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَا تُدْعُونَ إلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَا تَدْعُونَ إليه وهو الشدة التي دعوا إليها .

كون المؤمن لا يترك وأمّا المؤمن فلا بُرّة بعد قضاء حاجته من عبادته الإقبال على الله بعد قضاء حاجته لله تعالى، وإخلاصه له، وإقباله عليه، كما أمره فضاء حاجته لله تعالى، وإخلاصه له وإقباله عليه، كما أمره وإمّا قيامًا بالواجب فقط فيكون من الأبرار، أو بالواجب والمستحب فيكون من المقرّبين. ومن ترك بعض ما أمر به بعد قضاء حاجته فهو من أهل الذنوب. وقد يكون ذلك من الشرك الأصغر الذي يُبتلى به غالب الخلق \_ إمّا شركا في الربوبيّة، وإمّا شركا في الإلّهيّة \_ كما هو مبسوط في موضعه. وقد يبتلى في أماكن الجهل وزمانه كثير من الناس بما هو من الشرك الأكبر وهم لا يعلمون.

١ ــ كذا بالأصل، والظاهر أنه « إليها».

فالسائل مقصوده سؤله. وإن حصل له ما هو محبوب الرب من إنابته إليه ومحبّته وتوبته فهذا بالعرض؛ وقد يدوم والأغلب أنّه لا يدوم. إلّا أن يكون ذلك المحبوب للربّ هو سؤله، مثل أن يسأل الله التوبة، والإعانة على ذكره وشكره وحسن عبادته، فهنا مطلوبه محبوب للربّ. ولهذا ذمّ الله من لم يطلب إلّا الدنيا في قوله ﴿ وَهُمِ نَ النّاسِ مَنْ يَقُمُولُ رَبّنا آتِنا فِي الشّدنيا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَة من خَلَاق ﴾ [البقرة ٢:٠٠٠].

خلاصة هذا البحث وأمّا المثنى فنفس ثنائه محبوب للرب ، وحصول في أنّ جنس الثناء مقصود السائل يحصل ضمناً وتبعاً . فهذا أفضل من جنس أرفع ، لكنّ هذا إنّما يتم لمن حصل إيمانه .

فصار يحبّ الله، ويحبّ حمده وثناءه وذكره. وذلك أحبّ إلى قلبه من مطالب السائلين رزقــًا ونصــرًا.

وأمّا من كان اهتمامه بهذا أكثر فهذا يكون انتفاعه بالدعاء أكثر، وإن كان جنس الثناء أفضل، كما أنّ قراءة القرآن أفضل من الذكر والدعاء. وقد يكون بعض الناس لبعض حاله انتفاعه بالذكر والدعاء أكمل، فهو خير له بحسب حاله، لا أفضل في نفس الأمر.

١ ـ أى بطلب الرزق والنصر .

والمقصود هنا بيان ما شرعه الله لعباده شرعًا مطلقًا عامًا. ولهذا ما كان من أذكار الصلوة من جنس الدعاء لم يجب عند عامّة العلماء. وأمّا الثناء \_ كدعاء الاستفتاح وغيره \_ فاختلف في وجوبه. فذهب طائفة من أصحاب أحمد إلى وجوب الذكر الذي هو ثناء، كالاستفتاح، وهو اختيار ابن بـ طة وغيره. ودُذكر هذا رواية عن أحمد، كما وجب \_ في المشهور عنه \_ التسبيح في الركوع والسجود، والتسميع والتحميد، وتكبيرة والتحميد، وتكبيرة والتحميد، وتكبيرة والتحميد، وتكبيرة والتحميد، وتكبيرة والتحميد والتح

١ \_ أي الثناء والدعاء.

٢ هذه ثلاث قطع من حديث على بن أبى طالب أخرجه مسلم فى كتاب الصلوة، باب المدعاء فى صلوة الليل وقيامه. فالأولى والثانية منها كان عما يستفتح به رسول الله صلى الله عليه وسلم صلوة الليل. وأما الثالثة فمما كان يقوله إذا سجد، وليس فى رواية مسلم « ولك عبدت »، وتمامه « سجد وجهى للذى خلقه وصوره وشق سمعه وبصره، تبارك الله أحسن الخالقين».

فهذا أفضل من الدعاء، ودون الثناء. فإنه إنشاء، وإخبار ما يحته الله ويأمر به العبد. فمقصوده محبوب الحق، فهو أفضل تما مقصوده مطلوب العبد. لكنّ جنس الثناء أفضل منه، كما روى مسلم في صحيحه عن النبيّ صلّى الله عليه وسلم أنّه قال: «أفضل الكلام بعد القرآن أربع وهنّ من القرآن لسحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، وإلله أكبر». فعمل هذا الكلام الذي هو ذكر الله أفضل من جميع الكلام بعد القرآن. وكذلك للرجل الذي قال: لا أستطيع أن آخذ شيئا من القرآن، فعلمني ما يجزيني، فعلمه سبحان الله، والحمد لله، والله إلّا الله، والله الله بدلًا نقرآن.

١ \_ مـر تخريجه في ص ٧.

٢ ــ هو حديث عبد الله بن أبى أونى أخرجه أحمد، وأبو داود فى «باب ما يجنزئ الأميّ والعجميّ من القراءة»، والنسائيّ فى «باب ما يجنزئ من القراءة لمن لا يحسن القرآن»، وزادوا «ولا حول ولا قرّة إلا بالله».

## الفَصَّالِلتَّافِيُّ

### بَعْضُ إِسْرَا رَالتَّسَيَّدُ وَالصَّلُوةِ وَأَلْحِبَلَةَ وَالبَسَمْلَةَ

وسورة ﴿ قُـلُ مُهُوَ اللَّهُ أَحَـدُ ﴾ أفضل من ﴿ قُـلُ يَا أَيْبُهَا الْكَافُرُونَ ﴾. وتلك أمرٌ بأن يقال ما هو صفة الرب، وهذه أمـرٌ بأن يقال ما هو إنشاء خبر عن توحيد الرب.

ذكر جامع للأنواع وكان النسى صلى الله عليه وسلم يقدم ذلك الثلاثة من الثناء، الصنف، كقوله في الحديث الصحيح: « اللَّهُمَّ! والإخمار، والدعاء، لك الحمد، أنت ربّ السملوات والأرض ومن على الترتيب فيهسنّ ؛ ولك الحمد، أنت قيبوم السموات والأرض ومن فيهنّ ؛ ولك الحمد، أنت نور السملوات والأرض ومن فيهنّ ؛ أنت الحقّ ، وقولك الحقّ ، ووعدك حقُّ . والجنَّـة حقٌّ ، والنار حقٌّ ، والنبيتون حقٌّ، ومحمد حقٌّ. اللّهم ! لك أسلمت م وبك آمنت ، وعليك توكُّلت ، وإليك أنبت ، وبك خاصمت ، وإليك حاكمت . فاغفر لي ما قدمت ، وما أخرت ، وما أسررتُ ، وما أعلنتُ ، وما أسرفتُ ؛ أنت إلَّهي ،

١ ــ وجاء «قيّام» و «قيّم» أيضًا. قال مجاهد: القيّـوم القائم على كلّ شيء.

لا إله إلا أنت». فهذا الذكر تضمّن الأنواع الثلاثة، فقـدّم ما هو خبر عن ما هو خبر عن توحيد العبد وإيمانه، ثم ختم بالسؤال.

وجه تقديم ذكر الله وهـذا لأن خبر الإنسان عن نفسه سلوك يشهد على خبر الإنسان عن نفسه فيه نفسته وتحقيق عبادتها لله عنز وجل وأمّا الثناء المحض فهو لا يشهد فيه إلّا الله تعالى بأسمائه وصفاته وما مجرد فيه ذكر الله تعالى كان أفضل ممّا ذكر فيه الخلق وأيضًا ولهذا فضّلت سورة ﴿ قُلْ هُو َ الله الله أَحَدَ وجعلت تعدل ثلث القرآن ، لأنها صفة الرحمان وذكره محضًا ، لم يشب بذكره غيره .

كون الشهادتين لكن في ابتداء السلوك لا بدّ من ذكر الإنسان. مسدأ الإسلام ولهذا كان مبدأ الدخول في الإسلام «أشهد أن وأصله وركنا لا إله إلّا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله»، في الخطب لا إله إلّا الله، وأشهد أن محمداً عبده والحمد بخلاف حال العبادة المحضة، فإنّه يقول «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر». فإنّ الشهادة بها يصير مسلماً، وهو الأصل والأساس.

<sup>1</sup> \_ أخرجه أحمد، والشيخان، والترمـذي، والنسائي، وابن ماجه، من غير وجه عن ابن عبـاس مرفوعـاً. أمـا البخـاري فقـد رواه في صـاوة التهجـد حيث شرحه مستوفيـاً الحافظ ابن حجر في «الفتح»، ورواه أيضـاً في الدعوات، وفي كتاب التوحيد مراراً.

ولهذا جعلت ركناً في الخطب في خطبة الصلوة، وهي التشهد، يختمه بقوله «أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله»؛ وفي الخطب خارج الصلوة، كخطبة الحاجة ـ خطبة ابن مسعود ـ والخطب المشروعة خطب الجُمَع وغيرها.

كون الصواب في وفي السنن عن النبيّ صلّى الله عليه وسلم أنّه الخطب وجوب ذكر النبيّ قال: «كلّ خطبة ليس فيها تشهّد فهى كاليد لا بالصلوة الجذماء» أ والذين أوجبوا ذكر النبيّ صلّى الله عليه وسلم في الخطبة، كأصحاب الشافعيّ وأحمد، قال كثير منهم: يجب مع الحمد الصلوة عليه. وقال بعضهم: يجب ذكره إمّا بالصلوة وإمّا بالتشهد، وهو اختيار جدى أبو البركات. الصواب أنّ ذكره بالتشهد هو الواجب لدلالة هذا الحديث عليه ؛ ولأنّ الشهادة إيمان به، والصلوة عليه دعاء له. وأين عذا من هذا ؟

١ \_ أخرجه الترمذي عن أبي هريرة في النكاح، باب ما جاء في خطبة النكاح، وقال حسن غريب. وأخرجه أيضاً أبو داود، وأحمد. و «الجذماء» المقطوعة.

٢- هو الشيخ بحد الدين عبد السلام بن عبد الله بن تيمية المتوفي سنة ١٥٣ه، صاحب كتاب «المنتقى» في أحاديث الأحكام. وقوله «أبو البركات» هكذا في الأصل بالرفع مع أنه في محل الحفض على البدلية من لفظ «جدي»، لأنه من باب إضافة المصدر إلى فاعله.

كون التشهد شرع والتشهد في الصلوة لا بد فيه من الشهادة له في الحق وفي الحطاب مع في الرقل، والآخر للم وأمّا الصلوة عليه الناس وفي الإعلام فشرت مع الدعاء، والصحيح أنّه إذا دعا قدم الصلوة عليه أمام الدعاء، فهي مشروعة مع الدعاء.

وأمّا التشهّد فهـو مشروع فى الخطـاب والثـناء. فتشهّد الصلوة ثناء على الحقّ شرع فيـه التشهّد، والخطبة خطـاب مع الناس شرع فيها التشهّد.

والأذان ذكر الله يقصد به الإعلام بوقت العبادة وفعلها ، فشرع فيه التشهد.

كون الصاوة على وأمّا الصلوة عليه فإنّها جاءت الآثار بأنّها النبيّ (ص) مع تكون مع الدعاء، كحديث الذي قال فيه «عجّل الدعاء لأنّه من جنس الدعاء هذا » وأمثاله فإنّ الصلوة عليه من جنس الدعاء ، وهو أولى بالمؤمنين من أنفسهم فيكون الدعاء له مقدمًا على الدعاء لغيره ، كما قدم السلام عليه في التشهد على السلام على غيره ، حتى على المصلى نفسه .

فهذا تما يبتين كمال أسرار الدين.

١\_ أى في التشمُّـد الأوَّل من الصلوة، وفي التشمُّـد الأخير.

٣ ــ تقـدم هذا الحديث بتمامه مع تخريجه من المصنّف في ص ٤.

كسون الخطب فقدم في الخطب الحمد على التشهد، كما قدم والصلوات تفتتع بقوله «الحمد لله» في الفاتحة الحمد على التوحيد بقوله (إيّاكَ مَعْبُدُ وَإِيَّاكَ مَسْتَعِينُ ﴾.

فإن في سنن أبى داود وغيره عن النبيّ صــّلى عليه وسلم أنّـه قال: «كلّ أمر ذى بال لا يبدأ فيه بِ ﴿ الحمد لله › فهو أجذم » . ﴿ وَالْحَمد لله » له الابتداء .

ولهذا كانت خطب النبيّ صـّلى الله عليه وسلم يفتتحها بالحمد. وكذلك الصلوة إنّـما تفتتح بالحمد، فتفتتح بسورة الحمد عند المسلمين كلّـهم، إذ هي السّنة المتـواتـرة عن النبيّ صـّلى الله عليه وسلم.

كون البسملة شرعت ويفتتح بالجهر بكلمة « الحمد » عند جمهورهم ، في افتتاح الأعمال إذ كانت البسملة مقصوده لغيرها ، فهي وسيلة . إذ قول القارئ « بسم الله » معناه « باسم الله أقرأ ، أو أنا قارئ » .

ولهذا شُرعت التسمية في افتتاح الأعمال كلّمها. فيستمى الله عنـد الأكل والشرب، والـركوب، ودخول المنزل والخروج

<sup>1</sup>\_ أخرجه أبو داود عن أبى هريـرة فى الأدب، باب الهـدى فى الكلام بلفظ «كلّ كلام»، وابن ماجه فى النكاح، باب خطبة النكاح، وفيه «بالحمد». و «أجذم» معناه الأبتر المنقطع، أو المقطوع اليـد. وفى رواية ابن ماجه «أقطع»، أى مقطوع البركة.

منه، ودخول المسجد والخروج منه، وغير ذلك من الأفعال؛ وهى عند الذبح من شعائر التوحيد. فالصلوة والقراءة عمل من الأعمال، فافتتحت بالتسمية.

كونها آية في أول ولهدذا إنسما أنزلها الله في أول كلّ سورة، وهي السورة وليست من القرآن حيث كتبت كما كتبها الصحابة رضوان الله عليهم. لكنها آية مفردة في أوّل السورة، وليست من السورة. وهذا القول أعدل الأقوال الثلاثة التي للعلماء فيها. السرف عدم فلمنا كانت تابعة ووسيلة، و « الحمد لله » مقصود والجهر بالبسمة لنفسه، والتسمية لأجله، مجهر بالمقصود وأعلن، والجهر بالمعدلة لنفسه، والتسمية لأجله، مجهر بالمقصود وأعلن، وأخفى الوسيلة، كما هو قول جمهور العلماء، وعليه تدل الأحاديث الصحيحة. ألا ترى أنه باتنفاق المسلمين، وهي السنة المتواترة عن النبي صلى الله عليه وسلم؟ لا يُجهر بها في الخطب، بل يفتتح الخطيب بالحمد وإن لم يكن الخطبة قرآناً.

ولهذا لم يذكرها النبيّ صلّى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح \_ حديث قسمة الصلوة بين العبد والربّ . ٢

١ ــ والقول الثانى أنَّمها بعض آية في الفاتحة دون غيرها ، والشالث أنَّمها إنَّما كتبت للفصل لا أنَّمها آية ــ أفاده الحافظ ابن كثير.

٢\_ أخرجه مسلم عن أبى هريرة، كما سرده المصنف فى ص ٨، وأوّله « من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأمّ القرآن فهى خداج». وأخرجه أيضًا الترمديّ، والنسائيّ، ومالك.

كبون الخطب وخطبة الجمعة تفتتح بالحمد بالسنة المتواترة كأبها لا تفتتح واتفاق العلماء. وأمنا خطبة الاستسقاء ففيها ثلاثة أقوال في منذهب أحمد وغيره واحدها أنها تفتتح بد الحمد لله» كالجمعة، والثاني بالتكبير كالعيد، والثالث بالاستغفار لأنه أختص بالاستسقاء. وخطبة العيد قد ذكر عبيد الله بن عتبة أنها تفتتح بالتكبير، وأخذ بذلك من أخذ به من الفقهاء.

لكن لم ينقل أحد عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه افتتح خطبة بغير الحمد \_ لا خطبة عيد، ولا استسقاء، ولا غير ذلك. وقد قال صلى الله عليه وسلم: «كل أمر ذى بال لا يبدأ فيه بالحمد فهو أجذم » . وقد كان يخطب خطب الحج وغير خطب الحج \_ خطباً عارضة \_ ولم ينقل أحد عنه أنه افتتح خطبة بغير الحمد .

فالذى لا بُد منه في الخطبة «الحمد لله»، والتشهد. والحمد يتبعه التسبيح، والتشهد يتبعه التكبير، وهذه هي الباقيات الصالحات " وقد قال الله تعالى ﴿ فَادْ عُـُوا اللهَ مَخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ، أَكْمُ مُدُ لله رَبِ الْـعَالَـمِينَ ﴾ \_ [المؤمن ٤٠: ١٠].

١ ــ رواه الموقـق ابن قدامة بإسناده عن عبيد الله في «المغنى». وقال الحافظ بن حجر في « التلخيص الحبير »: أخرجه البيهقيّ، وابن أبي شيبة .

٢ - مـر هـذا الحديث في ص ٢٠، مع بيان تخريجه.
 ٣ - وهي لا إله إلا الله،
 وسبحان الله، والحمد لله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله، كما رواه أحمد عن عثمان.

# القَصَّلُالِيْكِ

### ٱنُواعُ ٱلاسِنفُتاجِ ٱلثَّلاثَةُ، وَبَاإِنُ الْأَفْضِلِمُنِهَا

النوع الأولماكان إذا تبتين هذا الأصل فأفضل أنواع الاستفتاح ثناء عضاوه وأفضل الله اللهمة أنواع الاستفتاح ما كان ثناء محضا، مشل «سبحانك اللهمة وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك» القوله «الله أكبر كبيرا، والحمد لله كثيرا، وسبحان الله بكرة وأصيلاً». لكن ذاك فيه من الشناء ما ليس في هذا، فإنه تضمن ذكر الباقيات الصالحات التي هي أفضل الكلام بعد القرآن، وتضمن قوله «تبارك اسمك، وتعالى جدك»، وهما

1 — أخرجه أبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، من حديث أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم، بلفظين «كان إذا قام من الليل كبر ثم يقول ... » أو «كان إذا استفتح الصلوة يقول ... ». قال الترمذي: هذا أشهر حديث في الباب وقد تكلّم في إسناده. وأيضاً أخرجه أبو داود، والترمذي، وابن ماجه، عن عائشة، وقال الترمذي: هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وحارثة قد تكلّم فيه من قبل حفظه الترمذي: هذا حديث عبد الله بن عصر أخرجه مسلم في باب ما يقال بين تكبيرة الإحرام والقراءة من الصلوة، والترمذي في الدعوات، والنسائي في الصلوة، بلفظ: بينما نحن نصلي والقراءة من الصلوة، والترمذي في الدعوات، والنسائي في الصلوة، بلفظ: بينما نحن نصلي مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ قال رجل من القوم «الله أكبر كبيراً ... إلخ». وخلاصته، كما في «الفتاوي»، أن التسبيح والتحميد يتضمن التعظيم والحمد «الله أكبر»، فصار كل منهما متضمنا معني الآخر إذا أفرد.

من القرآن أيضاً . ولهذا كان أكثر السلف يستفتحون به ، وكان عمر بن الخـطاب يجهر به يعــلمه الناس .'

النوع الثاني ما كان وبعده النوع الثاني، وهو الخيبر عن عبادة العبد، خبرًا عن عبادة العبد، خبرًا عن عبادة العبد، العبدومودون الأول كمقوله «وَجَنَّهُ تُنَ وَجَنِهِ لَلَّذِي لَلَّذِي فَطَرَ السَّمَا وَالْأَرْضَ... إلخ » . "وهو يتضمّن هذا النوع، ويتضمّن الدعاء.

الجمع بين نوعى وإن استفتح العبد بهذا بعد ذلك فقد جمع بين الاستفتاح وذكر من العلماء الأنواع الثلاثة، وهو أفضل الاستفتاحات، كما جاء ذلك في حديث مصرَّحًا. " وهو اختيار أبي يوسف، وابن

<sup>1-</sup> ذكره مسلم في باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة ، عن عبدة بن أبي لبابة أنّ عمر بن الخيطاب كان يجهر بهؤلاء الكلمات. قال النووي: في إسناده انقطاع لأنّ عبدة لم يسمع من عمر - انتهى. فأخرجه مسلم استطرادًا في موضع غير مظنّته ومقصوده الحديث الذي أخرجه بعد هذا الأثر في عدم الجهر بالبسملة ، وهو صحيح متصل. وإنّما فعل هذا لأنّه سمعه هكذا، فأدّاه كما سمع. وقال الأسود: كان عمر إذا افتتح الصلوة قال «سبحانك اللّهم وبحمدك ... إلخ» يسميعنا ذلك ويعلمنا، رواه الدار قطني ـقاله أبو البركات ابن تيمية في «المنتقى».

٢ ــ أخرجه بطوله مسلم في الصلوة، باب الدعاء في صلوة الليل وقيامه، عن على بن
 أبي طالب، وكذلك أبو داود، والترمذي، والنسائي.

٣ \_ أخرجه البيهقي في السنن في باب من روى الجمع بينهما (ج ٢ ، ص ٢٣) من حديث محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا افتتح الصلوة قال: سبحانك اللهم ... إلىخ، وجهت وجهى ... إلىخ. قال البيهقي في «المعرفة»: وقد روى في الجمع بينهما عن محمد بن المنكدر، مسرة عن ابن عمر، ومسرة عن جابر، وليس بالقوى \_ انتهى من «نصب الراية».

هبيرة الوزير من أصحاب أحمد، صاحب « الإفصاح»، وهكذا أستفتح أنا .'

النوع الثالث ماكان وبعده النبوع الشالث، كقوله « اللهم ! باعد دعاء من العبد، وهو أدنى الأنواع بين المشرق والمغرب ... إلى " . "

بيان مراعاة هذا وهكذا ذكر الركوع والسجود، والتسبيح النرتيب في أذكار المركوع والسجود فيهما، أفضل من قوله «لك ركعت»، و «لك سجدت» ، و هذا أفضل من الدعاء. والترتيب هنا متفق عليه فيما أعلم، فإنه لم أعلم أحدًا قال إنّ التسبيح فيهما أفضل من التسبيح ، كما قيل مثل ذلك في الاستفتاح.

۱ \_ قال فی «الاختیارات العلمیّــة» فی اختیارات ابن تیمیّــة (فی الجزء الرابع من فتاویه)، ص ۲۹: ویستحب آن یجمــع فی الاستفتاح بین قوله «سبحانك اللّــهــم و بحمدك ... إلى آخره» وبین «وجّــهت وجهی ... إلى آخره». وهو اختیار أبی یوسف وابن هبیرة \_ انتهی .

وذكر في «نصب الراية» قول صاحب «الهداية» فقال: الحديث السابع، روى عن على أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلم كان يجمع في أوّل صلاته بين قوله «سبحانك اللّـهم وجمدك ... النخ» وقوله «وجلّبت وجبّبت وجبّبت النخ» ... وعن أبي يوسف أنّه يضم إليه قوله «وجلّبت وجبي ... إلىخ» لرواية على أنّه عليه السلام كان يقول ذلك ... فلمّا جاءت الرواية بهذا استحسن أبو يوسف أن يقولهما المصلّى جميعًا لـ انتهى.

٢ أخرجه البخارى، ومسلم، وأبو داود، والنسائى، وابن ماجه، بتمامه عن أبى هريرة ٣ أخرجه مسلم من حديث على بن أبى طالب كما مسر بيانه فى ص ١٩.

٤ ــ هكذا في الأصل، وهو ظاهر الخطأ، ولعبل صوابه « إنّ الدعاء فيهما افتصل من التسبيح » أو « إنّ خبر العبد والدعاء أفضل من التسبيح » .

الاعتراض بأن فإن قلت : هذا الترتيب عكس الأسانيد. فإنه هذا الترتيب عكس الأسانيد ليس في الصحيحين حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم في استفتاح الفريضة إلا هذا الدعاء «اللهم ! باعد بيني وبين خطاياي»، وقوله «وجهت وجهي» في صحيح مسلم. وحديث «سبحانك اللهم" في السنن، وقد تُكلّم فيه. وقد روى أنّ هذا كان في قيام الليل، وكذلك قوله «وجهت».

جواب المستف ﴿ قلت ُ ﴾ : كون هذا تما بلغنا من طريق أصح عن هذا الاعتراض من هذا في هذا ليس في صفية للذكر في نفسه توجب فضله على الآخر ، لكته طريق العلمنا به . والفضيلة كانت ثابتة عند النبي صلى الله عليه وسلم وفي زمنه \_ قبل أن يبلغنا الأمر .

وقد ثبت في الصحيح عن عمر بن الخيطاب أنّه كان يجهر ب « سبحانك اللّهم وبحمدك ، وتبارك اسمك ، وتعالى جدك ، ولا إله غيرك » يعلمه الناس أ فلولا أنّ هذا من السنن المشروعة لم يكن يفعله هذا عمر ، ويقره المسلمون عليه .

وحديث أبي هريرة دليل على أنّ الاستفتاح لا يختص

١ ــ يشير إلى الأثر المنقطع الذي ذكره مسلم في صحيحه استطرادًا، كما مـر في تعليق
 ١، ص ٢٩. وقال الترمذي بعد إخراجه من جامعه: وهكذا روى عن عمر بن الخـطاب،
 وعبد الله بن مسعود، والعمل على هذا عند أكثر أهل العام من التابعين وغيرهم ــ انتهى.

بِ «سبحانك اللّـهم"» و «وجّـهت وجهى» وغيرهما، بل يستفتح بكلّ ما روى. لكن فضل بعض الأنواع على بعض يكون بدليل آخر، كما قــّدمنا.

وأيضاً ففى صحيح مسلم أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلم سئل: أيّ الكلام أفضل؟ قال: «ما اصطفى الله لملائكته سبحان الله وبحمده». فهذه الكلمة هي أوّل ما في هذا الاستفتاح، وهي أفضل الكلام.

كون «سبحانك وأيضاً فالله قد أمر بالتسبيح بحمده، وعتبر اللهم إلخ امتالا بذلك عن الصلوة بقوله ﴿ وَسَبِحُ بِحَمد رَبِّكَ لَقوله ﴿ وَسَبِحُ بِحَمد رَبِّكَ القوله ﴿ وَسَبِحُ بِحَمد رَبِّكَ مِحمد رَبُّكَ حَمينَ تَقُومُ ﴾ [الطور ١٥: ١٨]. فكان ابتداء الامتثال بهذا الذكر أولى، وقد قال طائفة من المفسترين \_ المحمد، وفيه المختمة أو لحماده ».

كالضحّاك \_ فى تفسير هذه الآية: هو قول المصـّلى «سبحانك اللّـهم وبحمـدك، وتبارك اسمـك، وتعـالى جـدّك، ولا إله غيرك». ا

معنى «سبحانك وقد بسط الكلام على معنى هذه الكلمة فى غير هذا اللّم وبحدك » الموضع ، وبـتين أنّـها تشتمل على التنزيه والتعظيم ، والتحميد بصفات النفى والإثبات ، وأفعاله كلّـها \_ سبحانـه وبحمده . ٢

١ ــ أخرجه ابن جرير الطبرى في تفسيره تحت هذه الآية عن الضحّــاك بإسناده.

Y ـ قد بسط المصنّف كلامه على معنى هاتين الكلمتين أثناء شرح دعاء ذى النّـون فى فتاويه ، ج ٢ ، ص ٢٥-٢٦٢ ، هذا ملتخصه : «وقوله «سبحانك » يتضمّن تعظيمه وتنزيهه عن الظلم وغيره من النقائص . فإنّ التسبيح \_ وإن كان يقال يتضمّن نفى النقائص \_ فالنفى لا يكون مدحا إلا إذا تضمّن ثبوتًا ، وإلا فالعدم المحض لا مدح فيه . ونفى السوء والنقص عنه يستلزم إثبات محاسنه وكماله ، ولله الأسماء الحدى . و «الحمد» إنّما يكون على المحاسن » \_ انتهى .

وقال ابن القيّم \_ رحمه الله \_ في «كتاب الصلوة»: «وإذا قال العبد «سبحانك اللّمِم وبحمدك، شاهد بقلبه ربَّا منهزها عن كلّ عيب، سالما من كلّ نقص، محمودا بكلّ حمد. فحمده يتضمّن وصفه بكلّ كمال، وذلك يستلزم براءته من كلّ نقص».

### الفضللوا

المُواضِعُ ٱلمَشَرُوعُ فِيهَا ٱلتَّكِيرُ وَٱلْتَجَيْدُ وَالْتَنَةُ دُهُ وَبَيْانُ مُنَاسَبَاتِهَا

والحمد مفتاح كل أمر ذى بال ـ من مناجاة الرب، ومخاطبة العباد بعضهم بعضا .

ا\_ ليس هذا من حديث جابر كما قال المصنف \_ رحمه الله \_ بل هو معنى قطعة من آخر حديث ابن عمر آخرجه أبو داود فى الجهاد، باب ما يقول الرجل إذا سافر، ولفظه «وكان الني صلى الله عليه وسلم وجيوشه إذا علوا الشنايا كبروا، وإذا هبطوا سبحوا، فوضعت الصلوة على ذلك». وأوله: أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذ استوى على بعيره... الحديث. وأخرجه أيضاً مسلم، والترمذي، ولكن بدون هذه الزيادة فى آخره، وهى قوله: «فوضعت الصلوة على ذلك». أمّا حديث جابر فأخرجه البخاري فى موضعين من الجهاد، باب التسبيح إذا هبط واديا، وباب التكبير إذا علا شرفا، ولكن ليس فيه «فوصعت الصلاة على ذلك».

اقتران الشهادتين والشهادتان مقرونة بالحمد، وبالتكبير. فهى فى بالحمد، وبالتكبير الأذان وفى الخطب خاتمة الثناء. فتُدكر بعد التكبير، ثم يخاطب الناس \_ يقول المؤذّن: (حى على الصلوة، حى على الفلاح). وتذكر فى الخطب، ثم يخاطب الناس \_ يقول: (أمّا بعد). وتذكر فى التشهد، ثم يتحتير العبد من يقول: (أمّا بعد). وتذكر فى التشهد، ثم يتحتير العبد من الدعاء أعجبه إليه.

فالحمد والتوحيد مقدَّم في خطاب الخلق، وسؤال الخالق.

ييان وجه تقديم والحمد له الابتداء. فإنّ الله لمنّا خلق آدم عليه الحمد على التشهد السلام أوّل ما أنطقه بالحمد؛ فإنّه عطس وقال: « الحمد لله رب العالمين »، فقال الله: « يرحمك ربّك »! فكان أوّل ما نطق به الحمد، وأوّل ما سمع من الله الرحمة. وبه افتتح الله أمّ القرآن.

والتشهد هو الخاتمة. فأوّل الفاتحة ﴿ اَلْحَمْدُ لِلهِ ﴾ ، وآخر ما للرب ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ . وكذلك التشهد والخطب فيها التشهد بعد الفاتحة . فإنّه يتضمّن إلّهيّة الرب ، وهو أن يكون الرب هو المعبود ، وهدذا هو الغاية التي ينتهي إليها الله و مروى عن انس، وابي هريرة ، وابن عبّاس ، مرفوعاً وموقوفاً في قصّة خلق آدم ، أخرجها أحمد ، والبرّار ، وأبو بعلي ، وابن حبّان ، وابن جرير ، وغيرهم .

٢\_ أي تشهد الصلوة.

أعمال العبد\_و ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ ۚ إِلَّا اللهُ لَـفَسَـدَتَا﴾ \_[الأنبياء ٢١: ٢٢].

بقاء الحمد في لكن قدم الحمد، لأنّ الحمد يكون من الله، الجنة بخداف المعالية ويكون من الخلق، وهو باق في الجنّة في أخرر العبادات العملية ويكون من الخلق، وهو باق في الجنّة في أن التحمد لله ربّ العالمين في الدنيا بالسجود في العبادة. فإنّ العبادة إنّما تكون في الدنيا بالسجود ونحوه، وتوحيده وذكره باق في الجنّة يُلهَمه أهل الجنّة كما يُلهم الناس النهس النهس ألهم الناس النهس ألهم الناس النهس ألهم الناس النهس ألهم الناس النهس ألهم النهس النهس النهس النهس النهس النهس النهس النه المنه الهربية المنه الهربية المنه المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه المن

وهذه الأذكار هي من جنس الأقوال، ليست من العبادات العمليّة، كالسجود، والقيام، والإحرام. والربّ تعالى يحمد نفسه، ولا يعبد نفسه. فالحمد أوسع العلوم الإلّهيّة.

۱ ـ كما رواه مسلم فى كتاب الجنّة، باب فى صفات الجنّة وأهلها وتسبيحهم فيها بكرة وعشيّة، من حديث جابر بن عبد الله، ولفظه: «إنّ أهل الجنّة يأكلون فيها ويشربون ولا يتفلون ولا يبولون ولا يتغلون ولا يمتخطون». قالوا: فما بال الطعام؟ قال: «جشاء ورشح كرشح المسك، يُلهِ مون التسميح والتحميد كما يُلهَ مون النفس». وفى رواية له زاد «طعامهم ذلك». وكذلك أخرجه أحمد، والدارميّ.

وللشيخ ابن القيتم \_ رحمه الله \_ بحث مستفيض في «إثبات الحمد كلّه لله» في كتابه «طريق الهجرتين وباب السعادتين» استوعب ٣٦ صفحة (ص ٧٦-١٤١ المطبعة المنيرية، مصر، ١٣٥٧). أتى فيه بالعجائب من كونه سبحانه محمودا على ما خلقه وأمر به ونهى عنه، ومعنى كون حمده يملأ السموات والأرض، وكونه شاملا لكلّ ما يُحدثه، وكونه موجب الحكمة في مخلوقاته، وبيان نوعى الحمد: حمد الصفات وحمد النعم، وكونه محمودًا على ابتلاء خلقه بالمحن والآلام، إلخ.

كــون الحمد به والحمـد يفتح بـه ويختم به . فالسنّـة لمن أكل الافتـــاح وبه الافتـــاح وبه الاختام وشرب أن يحمد الله ؛ وفي صحيح مسلم عن النبيّ صـــــلى الله عليه وسلم أنّـه قال: « إنّ الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها ، ويشرب الشربة فيحمده عليها » . ا

وقال تعالى ﴿ وَقُدِضَى آبِيْنَهُمْ بِالْحَيِقِ وَقِيلَ الْحَمَدُ الْحَمَدُ وَقَالَ تَعَالَى ﴿ وَآخِرُ وَآخِرُ وَ الْعَالَمِينَ ﴾ [الزمر ٣٩: ٧٠] ، وقال تعالى ﴿ وَآخِرُ وَآخِرُ وَعُولُهُمْ أَنَ الْحَامَدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [يونس ١٠:١٠] . ٢

١ ــ أخرجه مسلم في الذكر، وأحمد، والترمذيّ ، والنسائيّ ، عن أنس.

٢ ـ قال الحافظ ابن كثير تحت هذه الآية: «هذا فيه دلالة على أنّه تعالى هو المحمود أبدا ، المعبود على طول المدى . ولهذا حمد نفسه عند ابتداء خلقه واستمراره ، وفى ابتداء كتابه ، وعند ابتداء تنزيله . . إلى غير ذلك من الأحوال التي يطول بسطها . وأنّه المحمود في الأولى والآخرة ، في الحياة الدنيا وفي الآخرة في جميع الأحوال . ولهذا جاء في الحديث : «إنّ أهل الجنّة يُلهَمون التسبيح والتحميد كما يُلهَمون النفس » ـ اه .

# الفضّلك

## عِظَمُ سُأَن اللَّهُ عَاء الوارِد يَفِ أَمْرا لَقُلْ

شدة اصطرار كل وإنّما فرض عليه من الدعاء الراتب الذي عبد إلى مذا الدعاء يتكرّر بتكرّر الصلوات، بل الركعات فرضها ونفلها هو الدعاء الذي تتضمّنه أمّ القرآن. وهو قوله تعالى (اهْدِنَا الصّرَاطَ الْمُستَقِيمَ في صرَاطَ النّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ وَلَا الصّالِينَ ﴾ [١: ٧-٥].

لأن كل عبد فهو مضطر دائمًا إلى مقصود هذا الدعاء، وهو هداية الصراط المستقيم. فإنه لا نجاة من العذاب إلا بهذه الهداية، ولا وصول إلى السعادة إلا به. فمن فاته هذا الهدى فهو إمّا من المغضوب عليهم، وإمّا من الضّائين.

١ \_ كان في الأصل « الذي » .

فى حصول هذا الاهتداء، بل كلّ عبد عندهم فمعه ما يحصل به الطاعة والمعصية ـ لا فرق عندهم بين المؤمن والكافر، ولم يخص الله المؤمن عندهم بهدى حصل به الاهتداء. والكلام عليهم مبسوط فى موضع آخر . والمقصود هنا أنّ كلّ عبد فهو مفتقر دائمًا إلى حصول هذه الهداية .

حاجة العبد إلى خلق وأمت سؤال من يقول: فقد هداهم إلى الإيمان العلوم والإرادات بقلبه في كل وقت فلا حاجة إلى الهدى، وجواب من يجيب بأن المطلوب دوام الهدى، فكلام من لم يعرف حقيقة حال الإنسان وما أمر به.

فإنّ الصراط المستقيم أن تفعل في كلّ وقت ما أمرت به في ذلك الوقت من علم وعمل ، ولا تفعل ما نُهيت عنه . وهذا يحتاج في كلّ وقت إلى أن يعلم ما أمر به في ذلك الوقت وما نُهى عنه ، وإلى أن تحصل له إرادة جازمة لفعل المأمور ، وكراهة جازمة لترك المحظور ."

ا \_ كالفصل الثاني من تفسير سورة الشمس المصنّف، ضمن « مجموعة تفسير ابن تمسّة »، طبعة الدار القسّمة، سنة ١٣٧٤ه، ص ٧٦-١٦٦، وغيره.

٢ قد تكرر كلام العلامة ابن القيام رحمه الله في هذا الموضوع في مواضع من تصانيفه.
 منها ما ذكر في « الجواب الكافي » بقوله: «... فإنّ الصراط المستقيم يتضمّن عليمه.
 علوما، وإرادة، وأعمالا، وتروكا ظاهرة وباطنة تجرى عليه كلّ وقت ... إلخ».

وهذا العلم المفصل والإرادة المفصلة لا يتصور أن يحصل للعبد في وقت واحد، بل كل وقت يحتاج أن يجعل الله في قلبه من العلوم والإرادات ما يهدى به في ذلك الوقت.

لا بدّ من هدایة نعم ، حصل له هدی محمد بأنّ القرآن حقّ ودین التوفیق فضلا عن الإسلام حقّ، والرسول حقّ، ونحو ذلك. ولكن هذا الهدى المجمل لا یغنیه إن لم یحصل له هدّی مفصل فی كلّ ما یأتیه ویذره من الجزئیّات التی تحار فی كثیر منها أكثر عقول الخلق ، ویغلب الهوی والشهوات أكثر الخلق لغلب الشبهات والشهوات علی النفوس .

دوام حاجة الإنسان والإنسان تحلق ظلوماً جهولا. فالأصل فيه عدم الله العدل المفصل العلم المفصل العلم، وميله إلى ما يهواه من الشر. فيحتاج دائما إلى علم مفصل يزول به جهله، وعدل في محبسه وبغضه، ورضاه وغضبه، وفعله وتركه، وإعطائه ومنعه؛ وكل ما يقوله ويعمله يحتاج فيه إلى عدل ينافى ظلمه. فإن لم يمن الله عليه بالعلم المفصل والعدل المفصل، وإلا كان فيه من الجهل والظلم ما يخرج به عن الصراط المستقيم.

۱ \_ انظر بسط هذا الموضع من كتاب «شفاء العليل» لابن القيّم (رح)، الباب الرابع عشر في «الهدى والضلال ومراتبهما، والمقدور منهما للخلق وغير المقدور لهم»، ص ٨٥- ٦٥.

وقد قال تعالى لنبيّه بعد صلح الحديبيّة وبيعة الرضوان (إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحَا مُعِينًا ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيك مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيك مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُتِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيك مِنْ الله عَرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَيَنْصُرُكَ الله وَهُ مَنْ الله عَرَالًا عَرِه ؟ [الفتح ١٤٤١-٣]. فأخبر أنّه فعل هذا ليهديه صراطا مستقيما. فإذا كان هذا حاله فكف حال غيره ؟

كون الحاجة إلى و « الصراط المستقيم » قد تُستر بالقرآن ، الهداية أعظم منها إلى الرزق والنصر والإسلام ، وطريق العبودية . وكل هذا حق ، فهو موصوف بهذا وبغيره . ا

فحاجته إلى هذه الهداية ضروريّـة في سعادته ونجاته، بخلاف الحاجـة إلى الرزق والنصر. فإنّ الله يرزقه، وإذا انقطع رزقه

١ قد بآين الشيخ ابن القيام \_ رحمه الله \_ معنى « الصراط المستقيم » بعبارة جامعة وجيزة بقوله :

<sup>«</sup>هو طريق الله الذى نصبه لعباده على ألسن رسله، وجعله موصلا لعباده إليه، ولا طريق لهم إليه سواه، بل الطرق كلّمها مسدودة إلّا هذا. وهو إفراده بالعبوديّة، وإفراد رسوله بالطاعة. فلا يشرك به أحدًا فى عبوديّته، ولا يشرك برسوله أحدًا فى طاعته. فيجرّد التوحيد، ويجرّد متابعة الرسول. ... ونكتة ذلك وعقده أن تحبّه بقلبك كلّه، وترضيه بجهدك كلّه. فلا يكون فى قلبك موضع إلّا معمور بحبّه، ولا تكون لك إرادة إلّا متعلقة بمرضاته. والأول يحصل بالتحقيق بشهادة أن لا إلّه إلّا الله، والثانى يحصل بالتحقيق بشهادة أن لا إلّه ألّا الله، والثانى يحصل بالتحقيق بشهادة أن الله الله الله والثانى يحصل بالتحقيق بشهادة أن عمّدًا رسول الله. وهذا هو الهدى ودين الحقّ، وهو معرفة الحق والعمل به. وهو معرفة ما بعث الله به رسله والقيام به » ــ انتهى ملتخصًا من «بدائع المؤائد»، ج ٢، ص ٤٠.

مات، والموت لا بتد منه. فإن كان من أهل الهداية كان سعيدا بعد الموت، وكان الموت موصيلاً له إلى السعادة الدائمة الأبدية، فيكون رحمة في حقه.

وكذلك النصر، إذا قُدر أنه قهر وغُلب حتى قتل، فإذا كان من أهل الهداية إلى الاستقامة مات شهيداً، وكان القتل من تمام نعمة الله عليه.

فتبتين أنّ حاجة العباد إلى الهدى أعظم من حاجتهم إلى الرزق والنصر ، بل لا نسبة بينهما .

يان نسب مذا فلهذا كان [هذا] الدعاء هو المفروض عليهم الدعاء حصول الدعاء وصول النصر، النق والنصر، الزق والنصر، الزق والنصر المن المنتقين، (وَمَن يَتَق لِأنّه إذا هُدى الصراط المستقيم كان من المنتقين، (وَمَن يَتَق اللهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا... الآية ) [الطلاق ١٥: ٢]؛ وكان تمن ينصر الله ورسوله، ومن ينصر الله نصره الله؛ وكان من جند الله، وجند الله هم الغالبون. فالهدى التام يتضمن حصول أعظم ما يحصل به الرزق والنصر.

١ ـ تقرأ معها الآية التالية أيضاً ﴿ وَيَـر رُقْهُ مِنْ حَـيْثُ لَا يَـحـتَسِبُ لِيكمل الاستدلال بأن المـتقى مضمون الرزق.

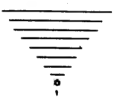
٧\_ كما قال تعالى ﴿ وَإِنَّ تُجنَّدُنَا لَهُمْ الْعَسَّالِبُونَ ﴾ [النَّصفْت ٧٧: ١٧٢].

فتبة أنّ هذا الدعاء هو الجامع لكلّ مطلوب \_ يحصل به كلّ منفعة ، ويندفع به كلّ مضرة . فلهذا فرض على العبد . عظم ضل الفاتحة وهذا يبة لك أنّ غير الفاتحة لا يقوم مقامها على سائر الكلام أصلا ، وأنّ فضلها على غيرها من الكلام أعظم من فضل الركوع والسجود على سائر أفعال الخضوع . فإذا تعيينت الأفعال فهذا القؤل أولى .

والحمد لله رب العالمين، وصلواته على ستيدنا محمد وآله وصحيه أجمعين.

\_ تم وقه الحمد \_

يقول ناسخه الفقير إلى ربّ الغنى عبد الصمد شرف الدين السافى: فرغت من كتابته مساء يوم إلسبت ٢٨ خلون من شـوّال عام ١٣٦٩ من الهجـرة النبويّة، المـوافـق ١٢ أغسطس سنة ١٩٥٠ الميلاديّة، بدار الكتب المصريّة بالقاهرة، فله الحمد وله الشكر



## بالتقالخ الخفيق

## مطالب سورة البقرة إجمالا

## فصل

فإنّ الله افتتحها بذكر الكتاب الهادى للمتّ قين، فوصف حال أهل الهدى والفلاح، وهم المؤمنون. ثم وصف حال الكافرين، ثم حال المنافقين. فهذه جمل خبريّة. ثم أخذ في ذكر الجمل الطلبيّة، فدعا الناس إلى عبادته وحده لا شريك له. ثم ذكر دلائل ربوبيّته ممّا تفضّل به على خلقه من فرش الأرض، وبناء السماء، وإنزال الماء، وإخراج الثمار رزقاً للعباد، ثم قرر الرسالة بالتحدّي وبدّين عجز العباد، وذكر الوعيد والوعد. ثم ذكر مبتدأ النبرّوة والهدى، وما بنّه في العالم من الخلق والأمر.

ثم ذكر تعليم آدم الأسماء، وإسجاد الملتكة له لما شرفه به من العلم. فإن هذا تقرير لحنس ما بعث به محمداً صلى الله عليه وسلم من الهدى ودين الحق، فقص جنس دعوة الأنبياء. ثم انتقل إلى خطاب بنى إسرائيل وقصة موسى صلى الله عليه وسلم معهم، وضمن ذلك تقرير نبدوة موسى الذى هو قرين محمد صلى الله عليه وسلم. فذكر آدم الذى هو أول وأصدل وموسى الذى هو نظيره. وهما اللذان اجتمعا فاحتجا. وموسى هو الذى قتل نفساً فغفر الله له، وآدم أكل من الشجرة فتاب عايه وهدى.

وكان فى قصة موسى رد على الصابئة ونحوهم ممن أيقسر بجنس النبسوات ولا يوجبون السّباع ما جاءوا به ، وقد يتأولون أخبار الأنبياء وأمرهم. وفيها رد على اليهود والنصارى بما تضمّنه ذلك من الأمر بالإيمان بما جاء به محمّد، وتقرير نبسوته، وذكر حال من عدل عن النبسوة إلى السحر . وذكر النسخ الذي ينكر بعض اليهود في ضمن ذلك . وذكر النصاري، وأنّ الأمّتين لن ترضى عنه حتى تشبع ملّتهم . وكان هذا كلّه في تقرير أصول الدين من الوحدانية والرسالة، وهو شهادة بأن لا إله إلا الله، وأنّ محمّداً عبده ورسوله .

#### فصل

ثم أخذ سبحانه في بيان شرائع الإسلام المبنى على مدّلة إبراهيم. فذكر إبراهيم الذي هو إمام النداس، وبناءه البيت المدى بتعظيمه يتمدين الإسلام عمدا سواء، وذكر استقباله وقدر ذلك. فإنّ استقبال القبلة شعار المدّلة الفارق بين أهلها وغيرهم. وابدا يقال «أهل القبلة» و «غير أهل القبلة»، كما قال: «من صدّلي صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فهو المسلم، له ما لنا، وعليه ما علينا».

وذكر من المناسك ما يختص ويتعلق بالمكان ولا يختص بالزمان. وذلك أن الحج له مكان وزمان، والعمرة منه لها المكان دون الزمان، لكن لها إحرام وإحلال. والطواف به يختص بالمكان ولا يتقيد بزمان ولا بإحرام. والعكوف والركوع والسجود يشرع فيه ولا يتعبد به، ولا بمكان ولا زمان. ولكن الصلوة تتقيد باستقباله، لا فيه ولا بمكانه، والعكوف لا يتقيد بشيء من ذلك. فذكر سبحانه هذه الأنواع الخمسة من العكوف، والصلوة، والطواف، والعمرة، والحج .

فافتتح الكلام بذكر البيت، ثم أتبع ذلك بما يتعلق بالبيت من الطواف بين الجبلين المكتنفين للبيت وهما الصفا والمروة وبين أنهما من شعائره، وأن الطواف بينهما للحاج والمعتمر أمر لا جناح فيه، جوابًا لما كان عليه الأنصار في الجاهلية من كراهة الطواف بهما لأجل إهلالهم لمناة الثالثة الأخرى التي كانت حذو قديد بالساحل؛ وجوابًا لقوم توقفوا عن الطواف بهما لمنا وجدوا القرآن يذكر الطواف بالبيت دون الطواف بهما، مع أنهم كانوا يطوفون بهما في الجاهلية. فأولئك الذين كانوا يكرهونهما قديمًا كرهوهما حديثًا استصحابًا للحال، والدين خافوا أن لا يكون الطواف بهما مشروعًا مع كونهم كانوا يطوفون بهما، أجيبوا عن ذلك.

وجاء ذكر الطواف بعد جميع العبادات المتعلقة بالبيت، بل وبالقلوب والأبدان والأموال، بعد ما أمروا به من الاستعانة بالصبر والصلوة اللذين لا يقوم الدين إلا بهما، كما أمر بمثل ذلك بنى إسرائيل فى هذه السورة. وكان ذلك مفتاح الجهاد الموسس على الصبر، لأنّ ذلك من تمام أمر البيت، لأنّ أهل الما الفاسدة يخالفون فيه. فلا يقوم

أمر البيت إلا بالجهاد عنه .

وذكر الصبر على الأمر المشروع والأمر المقدور، وبدين ما أنعم به على هذه الأمة من البشرى للصابرين المسترجعين. فإنها أعطيت ما لم تعطه الأمم قبلها من أمم الأنبياء. فكان ذلك من خصائصها وشعائرها، كالعبادات المتعلقة بالبيت. ولهذا يقرن بين الحج والجهاد لدخول كل منهما في قوله تعالى (سبيل الله) فأما الجهاد فهو من سبيل الله، بل أعظم سُمبُل الله بالنص والإجماع. وكذلك الحبج في أصح القواين، كما دل عايمه قوله «الحبج من سبيل الله». وقد بدين أن هذا معروف عند أهل الكتاب بذميه لكاتم العلم، وذكر ما عايمه من الإثم.

ثم قرر أنه لايقبل ديناً غير ذلك، فقال في أول السورة ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلهِ الْبِيتِ لِينِهِ وَالْمَيةِ الثَّانِيةِ نَهِى خَاصٌ . وذكرها بعد البيت لينهى عن قصد الأنداد المضاهية له ولبيته من الأصنام والمقابر ونحو ذلك . ثم وحد نفسه قبل ذلك، وأنه ﴿ لا إله إلا هُو الرَّحْمُ نُ الرَّحِيمُ ﴾ . ثم ذكر ما يتعلق بتوحيده وربوبيته من الأيات الدالة على وحدانيته الباهرة للعقول . ثم ذكر الحلال والحرام، وأطلق الأمر في المطاعم، لأنّ الرسول بعث بالحنيفية وشعارها، وهو البيت. وذكر سماحتها في الأموال المباحة وفي الدماء بما شرعه من القصاص ومن أخذ الدية .

#### فصل

ثم ذكر العبادات المتعلّقة بالزمان. فذكر الوصيّة المتعلّقة بالموت، وهي مطلقة. ثم ذكر الصيام المتعلّق بشهر رمضان، وهو وقت معلّين. وذكر من يازمه صيامه ومن يجزيه عدّة من أيّام أخر، وما يتّصل به من الاعتكاف.

فذكر العكوف في عبادات المكان، وفي عبادات الزمان تارة \_ بذكره مع الصيام. فإنّ العكوف يختص بالمسجد، ويختص بالزمان استحبابًا أو وجوبًا بوقت الصيام. ووسسطه أولاً بين الطواف والصلوة، لأنّ الطواف يختص بالمسجد الحرام، والصلوة تشرع في جميع الأرض \_ فإنّها جعلت لنا مسجدًا وطهورًا \_ والعكوف ينهما. فإنّه أعمّ من موضع

الطواف، وأخرص من موضع الصلوة، لاختصاصه بالمساجد التي بنيت للصاوات الخمس. ثم أتبع ذلك بالنهى عن أكل الأموال بالباطل والتوسل بها إلى الحركام. وذلك أن المحرَّم نوءان، ليس إلا: نوع مُحرَم لعينه كالدم والميتة ولحم الخنزير، ونوع مُحرَم لكسبه، وهو المأكول بالباطل، كالربا والميسر والمغصوب. فأتبع المعنى الشابت بالمحرَم الثابت تحريمه لعينه، وهو الدم والميتة ولحم الخنزير. وذكر في أثناء عبادات الزمان المنتقل الحرام المنتقل، وهو أكل المال بالباطل. فإنه سبحانه ذكر الواجب والمحرَم حذكر المامور به والمنهى عنه الثابث سببهما أولاً، ثم ذكر المامور به المنهى عنه المنتقل

سيبهما ثانياً.

ولهذا أتبعه بقوله (وَيَسَالُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ)، وهي أعلام العبادات الزمنية ومواقيتها وأسبابها. وأخبر أنه جدلها مواقيت للناس في أمر دينهم ودنياهم، والحج، لأن البيت تحجه الملائكة والجنّ. وكان هذا نصاً في أنّ الحج موقت بالهلال الزماني كما أنه موقت بالبيت المكاني. ولهنا ذكر بعد هذا من أحكام الحج ما يختص بالزمان مع المكان من إتمام الحج والعمرة، وذكر حكم المُحصر الممنوع من الإتمام. وذكر تقديم الإحلال المتعلّ بالمال، وهو نحر الهدّي، عن الإحلال المتعلّ بالنفس، وهو الحنى، لأنّ المتعلّل يخرج من إحرامه فيحلّها بالأسهل فالأسهل. ولهذا كان آخر ما يحلّ عند الوطيء، فإنّه أعظم المحظورات، ولا تفسد النّسك بمحظور سواه.

وذكر المتمتع بالعمرة إلى الحج لتعلقه بالزمان مع المكان، فإنه لا يكون متمتعاً حتى يُحرم بالعمرة في أشهر الحج وحدى لا يكون أهله حاضرى المسجد الحرام – وهو الأفقى . فإنه هو الذي يظهر التمتع في حقة لترقبه بسقوط أحد السفرين عنه إذا تمتع . أمّا الذي هو حاضر و أهله المسجد الحرام فسيتان عنده تمتع بالعمرة إلى الحج أو اعتمر قبل أشهر الحج، فإنه لم يحتج إلى سفر

ثم ذكر وقت الحجّ، وأنّه أشهر معلومات. وذكر الإحرام بالحجّ، والوقوف بعرفة ومزدلفة. فإنّ هذه المناسك تختص بزمان ومكان، ولهذا قبال ﴿ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الحَمَةِ ﴾ ولم يقبل «والعمرة»، لأنّ العمرة تشرع في كلّ وقت. ولا ربب أنّ السنَّة فرض الحجّ في أشهره، ومن فرض قبل أشهره فقد خالف السنّنة، فإمّا أن يلزمه ما النزمه

كالنذر المذكور، إذ ليس في ذلك نقص للمشروع، وليس هو كمن صلّى قبل الوقت، وإمّـا أن يازمه الإحرام ويسقط الحجّ، فيكون معتمـرًا. وهذان قولان مشهوران في المسألة.

ثم أمر عند قضاء المناسك بذكره . وقضاؤها ـ والله أعام ـ هو قضاء التفت والإحلال . ولهذا قال بعد ذلك ( وَاذْ كُرُوا الله في أياً م معدُود الت ؟ . وهو أيضا من العبادات الزمانية المكانية . وهو ذكر الله مع رمى الجمار ، وذكره مع الصاوات . وقد دل على انه مكاني مع الزماني قوله ( وَمَ نُ تَعَجَلً فِي يَوْمَ بِينَ فَلا إِنْمَ عَلَيه وَمَنْ تَعَجَل مَا يكون التعجيل والتأخير بالخروج تناخير ولو كانت عامية لم يكن تعجيل . ولهذا تضاف هذه الأيام إلى عن المكان المعين ، ولو كانت عامية لم يكن تعجيل . ولهذا تضاف هذه الأيام إلى مكنها ، فيقال «أيام التشريق » ، كما يقال «ليلة جمع» و «ليوم عرفة » و «يوم عرفة » و «يوم الحج الأكبر » و «يوم العيد » و «يوم الجمعة » . فتضاف إلى الأعمال وأما كن الأعمال ، إذ الزمان تابع للحركة ، والحركة ، والحركة تابعة للمكان .

فتدبّر تناسب القرآن وارتساط بعضه ببعض. وكيف ذكر أحكام الحجّ في هذه السورة في موضعين ــ موضع ذكر فيه الأهـلّة، فذكر ما يتعلّق تركّبه بزمانه.

وذكر أيضًا القتال في المسجد الحرام والمقاصّة في الشهر الحرام، لأنّ ذلك ما يتعلق الزمان المتعلق بالمكان. ولهذا قرن سبحانه ذكر كون الأهلة مواقيت المناس والحج. وذكر أن البرّ ليس في أن يُشقى الرجل نفسه ويفعل ما لا فائدة فيه من كونه يبرز للسماء فلا يستظل بسقف بيته، حتى إذا أراد دخول بيته لا يأتيه إلا من ظهره. فأخبر أنّ الهلال الذي يُجعل ميقاتًا للحج لم يتضمّن شرعًا مثل هذا، وإنّما يتضمّن شرع التقوى.

ثم ذكر بعد ذلك ما يتعلق بأحكام النكاح والوالدات، وما يتعلق بالأموال والصدقات، والحربا والديون، وغير ذلك. ثمم ختم السورة بالدعاء العظيم المتضمن وضع الآصار والأغلال، وانعفو والمغفرة والرحمة، وطلب النصر على القوم الكافرين الذين هم أعداء ما شرع من الدين في كتابه المبين. والحمد لله رب العالمين.

## الفهرس العام لمباحث الكتاب

#### الإخبار، الحبر:

أفضل الإخبار ما كان خبراً عن الله ٢ تضمَّـن قــوله «وجّـهت وجــهى الــخ» الإخبار والدعاء ٢٩

كون آية الكرسيّ خبراً عن الله ٢

كون الإخبار أفضل من الدعاء ودون الثناء ٢٠، ٢٠ كون الإخبار العبد عن عبادته هو النوع المتؤسسط من أنواع الأذكار الثلاثة ٢، ١٩

كون ترتيب أذكار الركوع والسجود بتقديم الثناء ثم الإخبار ثم الدعاء متفقاً عليه ٣٠

كونُ الذكرُ والتسبيح في الركوع والسجود أفضل من خبر العبد ٣٠

كون (قل همو الله أحد) خبراً عن الله وصفة له ٢٠ م

كون الكلام إمّــا إخباراً وإمّــا إنشاءً ٢ كون مقصود إخبار العبد عن عبادته مطلوب العبد ٢٠، ٢٧

كون مقصود إخبار ما يحبُّ الله ويأمر به محبوبًا للحقّ ٢٠

النوع الثانى من الاستفتاح ما كان خبراً عن عبادة العبد ٢٩

#### الأذان:

بيان ترتيب أقوال الأذان بالتكبير ثم الشهادتين ثم خطاب الناس بـ «حى على الصلوة وحى على الفلاح » ٣٥

كون الأذان هو ذكر الله يقصد به الإعلام بوقت العبادة وفعلما ٢٤

كون التكبير مشروعًا فى الأذان ٣٠ كون الشهادتين خاتمة الثناء فى الأذان والخطب ٣٠

## الاستفتاح:

اختلاف وجوب أذكار الصلوة من جنس الثناء كدعاء الاستفتاح ١٩

اختیار ابن بطّبة وغیره وجوب الذکر الذی هو ثناء فی الصلوة کالاستفتاح ۱۹

أدنى أنواع الاستفتاح ما كان دعاء العبد ٢

اشتمال «سبحانك اللّـهم وبحمدك » على التنزيه والتعظيم والتحميد بصفات النفى والإثبات ٢٣ أفضل أنواع الاستفتاح ماكان ثناءً على الله ٢٠ ٢٨ أنواع الاستفتاح الثلاثة ٢٠ ٢٨

بيان التفاضل بين القولين «سبحانك اللّـهمّ وبحمدك إلخ » و« الله أكبر كبيراً إلخ » ٢٨

بيان درجات الاستفتاح الثلاثة من حيث الإسناد ٣١

بيان القول بخلاف تقديم الثناء ثم الإخبار ثم الدعاء في الاستفتاح ٣٠

تضمَّـن قوله « الله أكبر كبيراً إلخ » الثناء على الله ٢٨

تضمَّى قوله «سبحانك اللَّهمَّ وبحمدك إلـخ» الباقيات الصالحات ٢٨

تضمَّن قوله «سبحانك اللَّمهمَّ وبحمدك إلخ » الثناء على الله ٢٨

تضمّـن قوله «وجّـهت وجهى إلخ» الإخبار والدعاء ٢٩

تفاضل الأذكار بتقديم الثناء ثمّ الإخبار ثمّ الدعاء من أذكار الاستفتاح ٣٠ ِ

تفسير بعض المفسرين كالضحّـاك الآية (وسبح بحمد ربك) بقول المصـّلى «سبحـانك اللــهم وبحمدك إلخ» ٣٢

التفريق بـين طريقـة إبلاغ شيئين وثبـوت فضـل أحدهما على الآخر ٣١

الجمع بين قوله «سبحانك اللّـهم وبحمدك إلخ» و«وجـهت وجهى إلخ» في الاستفتاح

\_ اختیار آبی یوسف، وابن هبیرة، والمصنّف ذلك ۲۹–۲۰

\_\_ بيان أنّـه أفضل الاستفتاحات ٢٩

\_ بيان الحديث بذلك (تعليق) ٢٩

ـــ كونه مصـرحاً به في الحديث ٢٩

حديث «اللَّمهم باعد إلخ» فيه دليل على تنــوع الاستفتاحات ٢٢

دعاه الاستفتاح بقوله «الله أكبر كبيرا إلخ» ٢٨ دعاء الاستفتاح بقوله «اللّم باعد بيني وبين خطاياي النه» ٢٠٠

دعاء الاستفتاح بقوله «سبحانك اللّمم وبحمدك الخ» ١١، ١٨، ٢٦، ٣٣

دعاء الاستفتاح بقوله «وجهت وجهى إلخ» و« إنّ صلاتي ونسكي إلخ» ١٩، ٢٩، ٢١

زيادة الثناء في قوله «سبحانك اللَّـهم والخ» على ما في قوله «الله أكبر كبيرا إلخ» ٢٨

كون الاستفتاح غير مختص بنوع أو نوعين فقط ٣٢ كون أكثر السلف يستفتحون بقوله « سبحانك اللّــهمّ

إلخ» ٢٩ كون ترتيب أذكار الاستفتاحات يتقيديم الثناء ث

كون ترتيب أذكار الاستفتاحات بتقـديم الثناء ثمّ الإخبار ثم الدعاء معترضاً عليه من جهة صحـة الأسانيد ٣١

كون حديث «سبحانك اللهم » قد تُكلّم فيه ٢١ كون عمر بن الخطّاب يجهر بقوله «سبحانك اللهم ً لله ٢٠ الناس ٢٩ ، ٢١

كون ضيلة «سبحانك اللهم » ثابتة عند الني (ص) قبل بلوغ روايته إلينا ٢١

كون قوله «سبحانك اللّمهم"، وقوله «وجهّنت» مختصًا بقيام الليل ٢١

الموافقة بين أوّل «سبحانك اللّـمم وبحمدك إلخ» وبين «سبحـان الله وبحمده» الذي هــو أفضل الكلام ٣٢

النوع الثالث من الاستفتاح ما كان ثناء ٣٠ النوع الثانى من الاستفتاح ما كان خبرا عن عبادة العمد ٢٩

النوع المتوسّط ما كان إخبار العبد عن عبادته ٢ وجه كون حديث «اللّهم باعد» أصح رواية من حديث «سبحانك اللّهم"» لا يوجب فضل الذكر الأول على الثاني ٣١، ٣٢

وجوب الذكر الذي هو ثناء في الصلوة كالاستفتاح عند أحمد وأصحابه ١٩

## الإسناد، الأسانيد:

البحث عن أسانيد أذكار الاستفتاح ٣١ كون إسناد بعض الأذكار أصح من إسناد بعض لا يستلزم فضل تلك الأذكار على هذه ٣١

#### الاعتدال:

حـديث «فإذا قـال سمع الله لمن حمـده فقـولوا ربّـنا ولك الحمد» ٧، ١١

حديث قول «اللَّـهمُّ باعد بيني إلخ» بعد التحميد في الاعتدال ٧

مشروعيّـة الاقتصار على الثناء فى الاعتدال ٩ مشروعيّـة التحميد فى الاعتدال بالإجماع ٧ ورود الدعاء فى الاعتدال بعد التحميد أحيانا ٧

## الأعلام:

آدم ۲۰ أحمد ١٨، ٩، ١٩، ٢٧ أحمد، أصحابه ١٩، ٢٣

ابن بطّبة ١٩ ابن تيميّبة، أبو البركات جدّ المصنّف ٢٣ ابن تيميّبة، أبو العبّاس تقى الدين ١ الشافعي، أصحابه ٢٣ الضحّاك ٢٢ طاوس ٩ عبيد الله بن عتبة ٧ ابن عروة المشرقي ١ عمر بن الخطّاب ٢٩، ٢١ مالك ٨، ٩ مالك، أصحابه ٩ ابن مسعود ٣٢ ابن مسعود ٣٢

الإنسان، العبد:

أبو روسف صاحب أبي حنيفة ٢٩

ابتداء السلوك لا بد فيه من ذكر الإنسان كما في التشهد ٢٢

تضمّن حديث الدعاء عند القيام من الليل الخبر عن توحيد العبد ٢٢

حديث «إذا قال العبد (الحمد لله ربّ العالمين) قال الله حمدني عمدي » ٢٦

حـدیث «أقرب مـا یکون العبـد من ربّـه وهو ساجد» ه

حديث « إنّ الله ليرضى عن العيد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها إلخ» ٣٧

حديث «ثم يتخير العبد من الدعاء أعجبه إليه»

شدة اضطرار العبد إلى هداية الصراط المستقيم ٢٨

كون إخبار العبد عن عبادته هو النوع المتوسّط من أنواع الأذكار الثلاثة ٢، ١٩

كون الأصل فى الإنسان عدم العلم والميل إلى الهوى والشر . ٤٠

كون الآنسان إذا هدى الصراط المستقيم كان من المتية المتية المن المضمون لهم الرزق والنصر بقوله ﴿ وَمَن يُتَّـقُ اللهُ يَجْعُلُ لهِ الآية ﴾ ٤٢

كون الإنسان خلق ظلوما جهولا

كون الإنسان سعيدا بعد الموت إن كان من أهل الهداية ٢٠

كون الإنسان المتقى من المنصورين الغالبين ٢٠ كون الإنسان يحتاج إلى عدل فى محبّته وبغضه، ورضاه وغضبه، وفعله وتركه، وإعطائه ومنعه

كون الإنسان يعتاج دائما إلى علم مفصّل يزول به جمله ٤٠

كون الإنسان يحتاج في كلّ ما يقوله ويعمله إلى عدل ينافي ظلمه ٤٠

كون الإنسان يخرج بجهله وظلمه عن الصراط المستقيم ١٠

كون الإنسان يخرج عن جمله وظلمه بالعلم المفـصل والعدل المفـصل ٤٠

كون الإنسان يرزقه الله الرزق وإذا انقطع رزقه مات ١١، ٢،

كون الإنسان يموت شهيدا إذا قتل إن كان من أهل المداية فيكون القتل من تمام النعمة عليه ٢٤ كون التكبير مشروعا للعبد حال ارتفاعه ٢٤ كون حاجة الإنسان إلى هداية الصراط المستقيم ضرورية في سعادته ونجاته خلاف حاجته إلى الرزق والنصر ٢٤

كون حاجة العباد إلى الهدى أعظم من حاجتهم إلى الرزق والنصر ٢٠

كون خبر الإنسان عن نفسه سلوكا يشهد فيه نفسه

77

كون دعماء (اهدنا الصراط المستقيم) فرضمًا على العماد ٢٤

كون الذكر المحض لا يشاب بذكر الإنسان ٢٢ كون الذكر والتسبيح في الركوع والسجود أفضل من خبر العبد ٣٠

كون العبادة بالسجود ونحوه تكليفاً على العبد في الدنيا فقط ٣٦

كون العبادة المحصة لا يدخل فيها ذكر الإنسان ٢٢ كون مقصود إخبار العبد عن عبادته مطلوب العبد

كون الموت مـوصلا للإنسان إلى السعـادة الدائمة الأبديّـة فيكون رحمة في حقّـه ٢٢

لم كان دعاء (اهدنا الصراط المستقيم) فرضا على العدد ٢٠

النوع الثانى من الاستفتاح ما كان خبرا عن عبادة العمد ٢٩

#### الإيمان، المؤمن:

قول القائل لا حاجة للمهتدى إلى الإيمان إلى تكرار طلب الهدى ٢٩

كون التشهّد إيمانا بالنبيّ (ص) وكون الصلوة عليه دعاء له ٢٣

كون الثناء المشروع يستلزم الإيمان بالله ١١، ١٢ كون الحمد والشناء أحب إلى المؤمن من مقصود. السائل ١٨

كون المئنى يحصل له مقصود السائل، وإنَّما يتمَّ ذلك لمن حصل إيمانه ١٨

كون اليهود والنصارى ليس في عباداتهم ثناء إلَّا بعض المأثور عن الأنبياء، وهو كثناء أهل الإيمان ١٧

#### الباقيات الصالحات:

بيان تضمّـن الحمـد والتشمّـد للباقيات الصالحات

تضمن آية (فادعوا الله مخلصين له الدين ، الحمد لله رب العالمين) للباقيات الصالحات ٢٧ تضمن قوله «سبحانك اللهم إلخ» الساقيات الصالحات ٢٨، ٢٢

حديث أفضل الكلام بعد القرآن أربع ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، حديث أمر العاجز عن القرآن بذكـرها في الصلوة ، ، ، ،

حديث بيان ما هي الباقيات الصالحات (تعليق) ٢٧ كون الباقيات الصالحــات هي أفضــل الكلام بعــد القرآن ٢٨

كونها تقال في حال العبادة المحضة ٢٢

#### البسملة، التسمية:

الاستدلال على عدم الجهر بالبسملة لكونها لم تذكر في حديث قسمة الصلوة ٢٦

أعدل الأقوال الثلاثة للعلماء في التسمية ٢٦ ذكر أحاديث القول بعدم الجهر بالبسملة ٢٦ ذكر القول الثاني والثالث في البسملة (تعليق) ٢٦ قول القارئ «بسم الله» معناه «باسم الله أقرأ» ٢٥ كون افتتاح الخطب بالبسملة وإن لم تكن قرآنا ٢٦ كون البسملة آية مفردة في أوّل السورة وليست من السورة والست من السورة 13

كون السملة أنزلها الله في أوّل كلّ سورة وهي من القرآن ٢٦

كون البسملة لا يجهر بها فى الخطب ٢٦ كون البسملة وسيلة مقصودة لغيرها ٢٦، ٢٥ كون التسمية شرعت فى افتتاح الأعمال كالمها ٢٥ كون التسمية عند الذبح من شعائر التوحيد ٢٦ كون الصلوة والقراءة تفتتح بالتسمية كسائر الأعمال ٢٦

كون العامل يسمّى الله عند الأكل والشرب وغير ذلك من الأعمال ٢٥، ٢٦

#### التحميد:

اشتمال «سبحانك اللّهم وبحمدك» على التنزيه والتعظيم والتحميد بصفات النفى والإثبات ٢٣ إيجاب التحميد في الصاوة عند أحمد وأصحابه ١٩ كون التسبيح والتحميد باقيين في الجتّة يلهمهما أهل الجنّة بغلاف العبادات ٢٦

#### التسبيح:

اتسفاق العلماء على أنّ التسبيح أفضل من الدعاء في الركوع والسجود ٣٠ حديث «إذا علونا كـترنـا وإذا هبطنا سبـحنـا إلخ» ٣٤

كون التسبيح في الأماكن المنخفضة وحيث ما نزل العبد ٣٤

كون التسبيح والذكر في الركوع والسجود أفضـل من خبر العبد ٣٠

كون الحمد يتبعه التسبيح ٢٧

كُونه تعالى أمر بالتسبيح بَحمده وعبّر بذلك عن الصلوة بقوله (وسبح بحمد ربــّك ـ الآيــة)

مشروعية الاقتصار على النسبيح فى الـركوع والسجود ٩

وجوب التسبيح في الركوع والسجـود عند أحمـد وأصحابه ١٩

#### التسميع :

إيجاب التسميع في الصلوة عند أحمد وأصحابه

التشهد، الشهادة، الشهادتان:

بيان ترتيب الأذان بتقديم التكبير ثم الشهادتين ثم خطاب الناس بـ «حى على الصلوة وحى على الفلاح » ه

بيان ترتيب الخطب بتقديم الثناء ثم الشهادتين ثم خطاب الناس بقوله «أماً بعد» ٢٥ تضمن قوله تعالى (لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا) معنى التشهد ٢٦

تقديم الحمد في الخطب على التشهّد ٢٥ حديث «كلّ خطبة ليس فيها تشهّد إلخ» ٢٣ كون التشهّد إيمانا بالنبيّ (ص) وكون الصلوة عليه دعاء له ٢٣

كون التشهّد شرع في الأذان الذي هو الإعلام بوقت العبادة ٢٤

كون التشهّد في تشهّد الصَّاوة والخطب بعد افتتاحها بالثناء والحمد ٣٥

كون التشهّد مشروعا فى تشهّد الصلوة ٢٤ كون التشهّد مشروعا فى الخطاب والثناء ٢٤ كون التشهّد مشروعا فى الخطبة التى هى خطاب مع الناس ٢٢

كون التشهد هو الخاتمة ٣٥ كون التشهد يتمعه التكبير ٢٧

وق التشهد يتضمن إلهينة الرب وكون الرب هو المعبود ٣٥

كون التشهد يتضمّن غاية العبوديّـة المنتهية إليها أعمال العمد ٣٥-٣٦

كون «الحمد لله» والتشهّد لا بدّ منهما في الخطبة

كون الشهادة بها يصير مسلما ابتداء ٢٢ كون الشهادة هو الأصل والأساس ٢٢ كون الشهادتين خاتمة الثناء في الأذان والخطب

كون الشهادتين ركناً في خطبة الصلوة وهي التشهّد

كون الشهادتين مبدأ الدخول في الإسلام ٢٢ كون الشهادتين مقرونة بالحمد والتكبير ٣٥

المواضع المشروع فيها التكبير

ـــ إذا رقى الصفا والمروة ٢٤ كالمارية

\_ حال ارتفاع العبد ٣٤

\_ حيث يقصد الإعلان كالأذان ٣٤

\_ في الأعباد ٣٤

ــ في الأماكن العالية ٢٤

#### التوحيد :

تضمّن حديثالدعاء عند القيام من الليل الخبر عن توحمد العمد ٢٢

كون التسمية عند الذبح من شعائر التوحيد ٢٦ كون التوحيد والذكر باقيين في الجـنّـة يلهمهما أهل

ون النوحيد والدور باقيين في اجمعه يعهمهما الهو الجريّنة كما يلهم الناس النفس ٣٦

كون الحمد والتوحيد في خطاب الخلق ٣٠ كون الحمد والتوحيد في سؤال الخالق ٣٥

كون (قل يــا أيّـــها الكافــرون) إنشاءً خبر عن توحيد الربّ ٢١

كون قُوله (إيّــاك نعبد وإيّــاك نستعين ُ توحيداً ٢٥

## الثناء، المُــثنى:

اختلاف العلماء في وجوب أذكار الصلوة من جنس الثناء كالاستفتاح ١٩

أدلَّة فضل جنس الثناء على جنس الدعاء ١١، ١٢،

اشتمال ثناء المشركين على الشرك ١٢

اشتمال ثناء النصاري على الشرك ١٢

اشتمال قوله «الله أكبر كبيرا إلخ» على الثناء على الله ٢٨

اشتمال قوله «سبحانك اللّــم وبحمدك إلخ» على الثناء على الله ٢١، ٢٨

التشهيد في الصلوة:

الأدعية الشرعية هي بعد التشهد ،، ٩ إيجاب التشهد الأخير ٨

إيجاب التشهـ الأوَّل ٨

حديث «ثم يتحير من الدعاء أعجبه إليه» ،، ٣٥

دعاء التشهّد «التحديات لله إلخ» ١١ كون التشهد ثناء على الله ٤

كون التشمّد خطبة الصلوة ٢٣

كون تشــَّهد الصلوة ثناء على الحقّ مشــروعــًا فيه التشــَّه ٢٤

كون التشـمد في تشـمد الصلوة بعد افتتاحه بالثناء ٣٥

كون السلام على النبيّ (ص) مقدّما في التشـّمد على السلام على غيره ٢٤

كون الشمادتين ركنا في التشـبّهد ٢٣، ٣٥

كون الشهادتين في خطبة الحاجة (خطبة ابن مسعود) ٢٣

كون الشهادتين فى الخطب المشروعة كخطب الجمع وغيرها ٢٣

لا بد من الشهادة للنبي (ص) في التشاهد في الصلوة

#### التكبير:

إيجاب تكبيرة الانتقال عند مالك وأحمد ١٩ ،١٩ يان ترتيب الأذان بتقديم التكبير ثم الشهادتين ثم خطاب الناس بسمى على الصلاة وحمى على الفلاح» ٣٥٠

حديث «إذا علونا كـتبرنا إلخ» ٣٤

قول من قال تفتتح خطبة العيد بالتكبير ٢٧

كون التشــّهد يتبعه التكبير ٢٧

كون الشهادتين مقرونة بالحمد والتكبير ٣٠

إيجاب الثناء في التشهد والركوع والسجود ^ تضمن الثناء حصول المطلوب بدون ذكره ١٠ حصول مقصود السائل للمثنى مع اشتغاله بالثناء ١٠ كون إضافة نوع الثناء إلى الله ٨ كون أعا أنواع الاستفتار والأذكار ما كان ثناء

كون أعلى أنواع الاستفتاح والأذكار ما كان ثناء على الله ٢، ٢٨ كون بعض الثناء يقــر به الكــفار ١٢

كون ترتيب أذكار الركوع والسجود بتقديم الشناء ثم الإخبار ثم الدعاء متفقًا عليه ٢٠ كون تشمّد الصلوة ثناء على الحقّ شرع فيه التشمّد

كون الثناء أحبّ إلى المننى من مطالب السائلين ١٨ كون الثناء شرع بحــرداً ٩

كُونَ الثناء متضمّناً لمقصود الدعاء ١٨، ١٠ كون الثناء المحض لا يشهد فيه المثنى إلّا الله تعالى

22

كون الثناء المشروع يتضمن الإيمان بالله ١٢ كون الثناء المشروع يختص به المؤمن دون الكافر ١١ كون الثناء المشروع يستلزم الإيمان بالله ١١ كون جنس الثناء أفضل من جنس الإخبار ٢٠ كون جنس الثناء أفضل من جنس الدعاء ١١، ١٨ كون المثنى ذاكرًا لنفس محبوب الحق ١٤، ١٨ كون المثنى يحصل له مقصود السائل، وإنسما يتم ذلك لمن حصل إيمانه ١٨

كون اليهود والنصارى ايس فى عباداتهم ثناء إلا بعض المأثور عن الأنبياء، وهو كثناء أهل الإيمان ١٢ مشروعية الاقتصار على الثناء فى الاعتدال ٩ مطلوب المثنى معرفة الله ومحبّسته وعبادته ١٤

### الحمد:

إيجاب الصاوة على النبي (ص) مع الحمد في الخطبة ٢٢

تقديم الحمد في الخطبة على التشـــّبد ٢٥ تقديم الحمد في الفاتحة على التوحيد بقوله (إيــّاك

> نعبد وإيّاك نستعين > ٢٥ حديث «أسألك بأنّ لك الحمد إلخ» ١٠

حديث «إنّ الله ليرضى عن العبد أن يأكِل الأكلة

فيحمده عليها إلخ » ٢٧ حديث «كل أمر ذي بال لا يبـدأ فيه . «الحمد

لله إلخ » ٢٥، ٢٧ حديث « بايم أهل الحـنّة التسميح والتحميد الت »

حديث « يامِم أهل الجـنَّة التسبيح والتحميد إلخ » (تعايق) ٢٦

حصول مطلوب السائل بالاعتراف بكونه تعالى مستحـــُقًا الحمد ١٠

دلیل کون الحمد یختم به لقوله تعالی (وقضی بینهم بالحق وقیل الحـمد لله ـ الأیه) وقوله (وآخـر دعواهم أن الحمد لله رب العالمین) ۲۷

ستنسيَّة افتستاح جميع الخطب بالحمد دون غيره

كون آدم لـ ما خلق عطس وقال « الحمـ لله رب العالمين » فقال الله « يرحمك ربّـك » ٢٥

كون أوّل ما سمع آدم من الله الرحمة ٣٥ كون الحمد أوّل ما أنطق الله به آدم ٣٥

كون الحمد يتبعه التسبيح ٢٧ كون الحمد قبل السؤال ٢

كون «الحمد لله» له الابتداء ٢٥، ٢٥ كون «الحمد لله» والتشهّد لا بـد منهما في الخطبة

وی ۱۰ مده من احداد ۱۱ می معامل تر الدر ۲۷ معامل تر الدر ۲۷

كون الحمد مفتاح مناجاة الرب ومخاطبة العباد ؟٥ كون الحمد والتوحيد مقدما في خطاب الحلق ٥٥ كون الحمد والتوحيد مقدما في سؤال الحالق ٥٥ كون الحمد والثناء أحب إلى المؤمن من مطالب السائلين ١٨

كون الخطب تفتح بالحمد ٢١، ٢١

كون خطب النبيّ (ص) تفتتح بالحمد ٢٥ كون السيّنة لمن أكل وشيرب أن يحمد الله ٢٧ كون الشهادتين مقرونة بالحمد والتكبير ٢٥ كون الصلوة تفتتح بالجهر بكلمة «الحيمد» دون

البسملة عند الجمهور ٢٥ كون الصلوة تفتيح بالحمد ٢٥، ٢٤

كون الصلوة تفتتح بسورة الحمد عند المسلمين كآمهم ٢٥

كون الذاتحة افتتحت بالحمد والرحمة ٢٥ وروده تقديم الحمد على العبادة المتضمنة في التشمّد

\_ كون الحمد أوسع العلوم الإلـــــــية ٢٦ \_ كون الحمد باقياً في الجــنة القوله ﴿وآخر دعواهم

أن الحمد لله رب العالمين ﴾ ٢٦ \_ كون الحمد والتوحيد والذكر من جنس الأقوال

> ليست من العبادات العماية ٣٦ \_ كون الحمد يفتتح به ويختم به ٣٧

ــ كون الحمد يكون من الله ومن الخلق ٣٦

\_ كون الربّ تعالى يحمد نفسه ولا بعبد نفسه ٢٦

كون العبادة بالسجود ونحوه تكليفاً على العبد في الدنيا فقط ٣٦

#### الخطية ، الخطب:

استدلال المصنف على افتتاح خطب العيد والاستسقاء بالحمد بحديث «كل أمر ذى بال لا يبدأ فيه بالحمد إلخ» ٢٧

بيان أخذ الفقهاء بقول عبيد الله بن عتبة في افتتاح خطبة العيد بالتكبير ٢٧

بيان ترتيب الخطب بتقديم الثناء ثم الشهادتين ثم

خطاب الناس بقوله « أمَّا بعد » ٢٥

تقديم الحمد في الخطب على التشهد ٢٥

ثلاثة أقوال فى افتتاح خطبة الاستسقاء \_\_القول بافتتاحها بالاستغفار ٢٧

\_ القول بافتتاحها بالتكبير ٢٧

\_ القول بافتتاحها بالحمد ٢٧

حديث «كلّ خطبة ليس فيها تشـّهد إلخ» ٢٣ ذكر من أوجب ذكر النيّ (ص) في الخطبة إمـّـا

بالصلوة وإماً بالتشهد ٢٢

ذكر من أوجب مع الحمد ذكر النيّ (ص) في المنطبة بالصلوة عليه ٢٣

عدم النقل عن النبيّ (ص) افتتاح خطبه بغير الحمد ٢٧

قول عبيد الله بن عتبة في افتتاح خطبة العيد التكمير ٢٧

كون افتتاح الخطب بالبسملة وإن لم تكن قرآنا ٢٦ كون البسملة لا يجهر بها في الخطب ٢٦

كون التشتهد خطبة الصلوة ٢٣

كون التشمه في الخطب بعد افتتاحها بالحمد والثناء

كون «الحمد لله» والتشمُّـد لا بـَّد منهما في الخطبة

كون الحمد والتوحيد مقدما فى خطاب الخلق ٣٥ كون الخطبة خطابا مع الناس مشروعا فيها التشـــّهد

كون خطب الجمعة والاستسقاء والعيد والحج وغيرها كلّـما تفتتح بالحمد ٢٧

كون خطب النبي (ص) تفتتح بالحمد ٢٥، ٢٦، ٢٧ كون الشهادتين خاتمة الثناء في الأذان والخطب ٢٥ كون الشهادتين ركناً في الخطب ٢٣ كون الصواب إيجاب ذكر النبي (ص) في الخطبة

بالتشمّد ٢٣

#### الدعاء:

آيات وصف الكفار بتضرّعهم إلى الله عند الحاجة ثم نسيانهم ذلك بعد قضائها ١٦ أدلّة فضل جنس الدعاء ١١، ١٢، ١٨ ١١٨

أكثر الأدعية النبويّـة في آخر الصلوة ه إيجاب الدعاء بعد التشهـد ٩

تضمن قوله «وجهت وجهى إلخ» الدعاء والإخبار

تفسير قوله (نسى ما كان يدعوا إليه) ١٦-١٦ حديث آداب الدعاء ؛

حديث أجوب الدعـاء جــوف الليل الآخــر ودبر الصلوة ٦

حديث «أسألك بأن لك الحمد إلخ» ١٠ حديث «أفضل الدعاء الحمد لله» ١٠ حديث «أفضل ما قلت أنا والنبيّـون إلخ» ٣ حديث تلبية المشركين «... إلّا شريكا هو لك»

حديث «ثم يتخاير العبد من الدعاء أعجبه إليه»

حديث دعاء الاعتدال «اللّهم باعد بنى إلخ» ٧ حديث دعاء الاعتدال «فإذا قال سمع الله لمن حمده فقولوا ربّنا ولك الحمد» ٧، ١١

حديث دعاء السجود «لك سجدت إلخ» ١٩، ٢٠ حديث دعاء ليلة القدر «اللّهم إنّـك عفو إلخ»

حديث دعاء المكروب « لا إله إ لا الله العظيم الحليم إلخ» ١١

حدیث طلب إعانة الله علی ذکره وشکره وحسن عبادته ۱۱، ۱۸ حدیث «عجسًل هذا» ،، ۲۲

حدیث القول مثل قول المؤذّن ۱۲ حدیث ما یقال عند العطس وتشمیت العاطس ۳۵ دعاء الاستعادة من أربع بعد التشهد ۹ دعاء الاستفتاح بقوله «اللّهم باعد بینی وبین خطایای إلخ» ۱۱، ۳۰

دعاء الاستفتاح بقوله «سبحانك اللّــم وبحمدك إلخ» ١١

دعاء الاستفشاح بقوله «وجّبت وجبي إلىخ» و «إنّ صلاتي ونسكي إلخ» ١٩ دعاء التشهّد «التحيّات لله إلخ» ١١

الدعاء الواجب هو المعـين ه

دعاء يوم عرفة ٣ • تـ ا د ا ا ا ا

شـّدة اضطرار العبد إلى هدايـة الصراط المستقيم ٣٨

عدم وجوب جنس الدعاء من أذكار الصلوة مفرداً ٩، ١٩

فضل الذكر على الدعاء ١٣

قول أيسوب (ع) (مسنى الضرّ -الآية) ١٠ قول بعض السلف « لقد بورك لك في حاجة إلخ »

قول بعضهم « إنّه ليكون لى إلى الله حاجة فأدعوه فيفتح لى من باب معرفته إلخ» ١٥ كون الإخياد أفضا من الدعاء مدون الاخاء ٢٠ ٢٠ ٢٠

كون الإخبار أفضل من الدعاء ودون الثناء ٢٠، ٣٠ كون انتفاع بعض الناس بالدعاء لبعض حاله أكمل

١٨ كون انتفاع المهتم بطلب الرزق والنصر بالدعاء أكثر

كون الاهتمام بجاب المنفعة ودفع المضـرّة صارفا للذاعى عن غيره ١٥

كون ترتيب أذكار الركوع والسجود بتقديم الثناء ثم الإخبار ثم الدعاء متفقا عليه ٢٠ كون الثناء متضمينا لمقصود الدعاء ١٠ كون دعاء أمّ القرآن (اهدنا الصــراط المــنقــم -الأيــات) دعاء راتبــا فرضا متكــروا بتكــرو الصلوات ٢٨

كون دعاء (اهدنا الصراط المستقيم) جامعا لكل مطلوب من حصول كل منفعة ودفع كل مضرة

كون دعاء (اهدنا المسراط المستقيم) فرضا على العماد ٢٠

كون الدعاء جائزاً فى الصلوة ه كون الدعاء دبر الصلوة أجوب ٦ كون الدعاء لا يستازم الإيمان باقة ١١ كون الدعاء لم يشرع إلّا مع الثناء ٩ كون الدعاء لم يشرع فى القعود قبل التشهد ٤ كون الدعاء للني (ص) مقدماً على الدعاء لغيره

كون الدعاء يتضمّن من معرفة الله ما هو أنفع للداعي من مطلوبه ١٥

كون الصلوة على النبي (ص) شرعت مع الدعاء ٢٤

كون الصلوة على النبيّ (ص) مقدّمًا على الدعماء اذا دعا ٢٠

كون الصلوة على النبي (ص) من جنس الدعاء وهو أولى بالمؤمنين من أنفسهم ٢٤

كون القراءة أفضل من الذُّكر والدعاء ١٥، ١٥ كون المؤمن لا يــترك الإقبال على الله بعد قضـــاء حاجته ١٧

كون نفس الداعى مشتغلة بحاجته عن غيرها ١٥ كيف تضمّن دعاء ﴿اهدنـا الصراط المستقيم﴾ حصول الرزق والنصر ٢٢.

لم كان دعاء (احدنا الصراط المستقيم) فرضًا على العبد ٢٠ ما يقول من تعارّ من الليل ٢

وجوب دعاء الفاتحة بعد الثناء ٩

## الذكر، الأذكار:

آية الغايـة من الخلق (وما خلقت الجنّ والإنس\_ الآية) ١٤

أدنى أنواع الأذكار دعاء العبد ٢ أفضل أنواع الأذكار الثناء على الله ٢ أفضل أنواع الذكر مــا كان من جنس ســورة

فسل الواع الديسر من كان . الإخلاص وآية الكرسى ٢

أنواع الأذكار الثلاثة ٢، ١٩، ٢٢ إيجاب أذكار الصلوة عند الأثمّـة ٨، ١٩

تقديم الذكر على الدعاء والسؤال ٢ حديث «أفضل الذكر لا إله إلا الله» ١٠

حديث «أفضل الكلام بعد القرآن أربع إلخ» ١٠،

حديث ذكر «اللّمم كك الحمد أنت رب السمّوات والأرض إلخ» ٢١

حديث الذكر الجامع لأنواع الذكر الثلاثة ٢١، ٢٢ حديث فعنل «سبحان الله وبحمده » ٢٢

حدیث « من شغله ذکری عن مسألق إلخ » ۱۳ ، ۱۳ حدیث « من شغله قراءة القرآن عن ذکری ومسألق إلغ » ۱۳

> السؤال بعد الذكر المحض ٢ فضل الذكر على الدعاء ١٣

فضل القراءة على الذكر ١٣ كون ابتداء الامتثال بقوله (وسبسح بحمد ربـك)

بقول المصلى «سبحانك اللّـهم النّـه أولى ٢٢ كون الاستفتاح بـ «سبحانك اللّـهم النّـه امتثالاً لأمره تعالى (وسبّـح بحمد ربـك) ٢٢

د مره مثاني ووسيسح بحمد ريس ١٠٠ كون ترتيب أذكار الركوع والسجود بتقديم الثناء ثم الإخبار ثم الدعاء مشفقا عليه ٢٠ الذنوب:

كون تارك المأمور بعد قضاء حاجته من أهل النغوب

الرزق والنصر :

كون حاجة العباد إلى الهدى أعظم من حاجتهم إلى الرزق والنصر ٤٢

كون دعاء (احدنا الصراط المستقيم) يتضمن الرزق والنصر ٤٢

كون الهدى التام يتضمن حمول الرزق والنصر

الركوع والسجود :

حديث «أقرب ما يكون العبـد من ربَّـه وهو ساجد» ه

حدیث «إنَّى نُهِيت أن أقرأ القرآن راكعًا أو ساجــدًا» ٦

حديث دعاء الركوع والسجود «لك ركعت» و «لك سجدت إلخ» ١١، ٣٠

عدم مشروعيّة الاقتصار على الدعاء فيهما ٩ كون ترتيب أذكار الركوع والسجود بتقـديم الثناء

ون تريب ادار الرفوع والسيود بنت م الاخبار ثم الدعاء متفقاً عليه ٢٠ كون الذكر والتسبيح في الركوع والسجود أفنسل

ون الدكر والسبيح في الركوع والصبود الحسل من خبر العبد ٢٠

كون فضل الفاتحة على غيرها من الكلام أعظم من فضل الركوع والسجود على سائر أفعال الحضوع ٢٢

مشروعيّة الاقتصار على التسبيح فيهما ٩

السنة، السنن:

إطلاق السنَّة على ما لا يجوز تركه عند المالكيَّـة

كون التوحيد والذكر باقيسين في الجنسة يالهمهما أهل الجنسة كما يلهم الناس النفس ٢٦

كون التوحيد والذكر من جنس الأقوال ليست من العبادات العمليّـة كالسجود وغيره ٢٦

كون حديث «اللّـهمّ بـاعد» أصحّ روايةً من حديث « سبحـانك اللّـهمّ » لا يوجب فضل الذكر الأوّل على الآخر ٢١

كون الذكر أحب إلى المؤمن من مطالب السائلين الم

كون ذكره تعالى بأسمائه وصفاته مطلوباً لنفسه

كون ذكره تعالى هو الغاية التى <sup>م</sup>ُحلق لها الحُلق ١٤ كون الذكر فى الركوع والسجود والاعتدال أفضل ٤

كون الذكر المحض لا يشاب بذكر الإنسان ٢٢ كون الذكر والتسبيح في البركوع والسجود أفضل من خبر العبد ٢٠

كون القراءة أضل من الذكر والدعاء ١٨ كون (قل هو الله أحد) محض ذكر الله ٢٢ كون مجسّرد ذكر الله أضل عسا ذكـر فيه الحلق ٢٢

كون مجرّد صحّة إسناد بعض الأذكار لا يستازم فضلة على غيره ٢١، ٢٢

لا بد في ابتداء السلوك من ذكر الإنسان ٢٢ ليس إيجاب أذكار الصلوة من مفردات أحمد ٩ موافقة أوّل استفتاح «سبحانك اللّـهم وبحمدك إلخ» بأفضل الكلام «سبحـان الله وبحمـده»

النوع المتوسط الإخبار عن العبادة ١٩ ١٦ وجوب فينل الذكر على المسألة ٢

٩

كون افتتاح الصلية بسورة «الحمد» سنَّة متواترة ٢٥

كون السنّة لمن أكل وشرب أن يحمد الله ٢٧ السؤال، السائل، المسألة:

إذا كان مطلوب السائل ما هو محبوب الربِّ فهو يدوم

إضافة نوع السؤال إلى العبد ٨

تضمّن قول أيّدوب (ع) (مسّنى الضرّر ـ الآية) سؤال الرحمة ١٠ حديث «من شغله قراءة القرآن عن ذكرى ومسألتى

الخ» ١٣ حصول مقصود السائل للمثنى مع اشتغاله بالشناء

ذمّ الكفّـار بإعراضهم عن الله بعد حصول مرادهم

ذم الله من لم يطلب إلا الدنيا في قوله (فمن الناس من يقول ربّنا آتنا في الدنيا- الآية)

سؤال الرزق والعافية يشترك فيه المؤمن والكافر ١١ سؤال الله التوبة والإعانة على ذكره وشكره وحسن عبادته ١٨

سؤال الله الرزق والنصر ١٨ كون الحاصل للسائل من محسوب الرب قد يدوم

ر. كون الحاصل للسائل من محبوب الرب لا يدوم غالباً ١٨

كون الحمد قبل السؤال ٣

كون الحمد والتوحيد مقدّما في سؤال الخالق ٢٥ كون السؤال بعد الذكر المحض ٢ كون السؤال وسيلة إلى حصول الغاية المقصودة ١٤

كون السائل إن حصل له محبوب الرب فهو بالعرض ۱۸

كون السائل يبرد إذا حصل سؤله ١٥ كون السائل يريد مطلوبه من الله وإن كان محبوبا لله ١٤، ١٨

كون السائل يعرض عن الله إذا حصل مراده ١٥ كون الكفـار يستلون الله فيعطيهم ١١

الشرك:

ابتـلاء النـاس فى الشـرك الأكـبر من حيـث لا يعلمون ١٧

كون تارك المأمور بعد قضاء حاجته من أهل الشرك الأصغر ١٧

كون الشرك الأصغر شركا في الربوبية أو في الإلبية الم

كونُ الشرك الأصغر يبتلي به غالب الخلق ١٧

الشفاعة:

حديث الشفاعة ٣

الصراط المستقيم:

تعريف جامع للصراط المستقيم عن العلامة ابن

القيسم (تعليق) ١؛ كون الإنسان يخرج بجهله وظلمه عن الصراط

المستقيم إن لم يحصل له العلم المفصل والعدل المفصل ١٠

كون تفسير الصراط المستقيم بالقرآن، والإسلام، وطريق العبودية، حيَّمًا ١١

كون حـاجة الإنسان إلى هداية الصـراط المستقيم ضروريّـة في سعادته ونجاته بخلاف الحاجة إلى الرزق والنصر ١١

كون دعاء أم القرآن هو طلب هداية الصراط المستقيم ٢٨

كون الصراط المستقيم موصوفًا بالقرآن، والإسلام، وطريق العبوديّة، وبغير ذلك ٤١

كون المحروم من هداية الصراط المستقيم إمّا من المغضوب عليهم وإمّا من الضالّين ٢٨ كونه لا نجاة المعبد من العذاب ولا وصول إلى السعادة [لا بالهداية إلى الصراط المستقيم ٢٨ لمّا أخبر سبحانه في سورة الفتح بضرورة هداية نفس النيّ (ص) إلى الصراط المستقيم فكيف حال غيره في ذلك ١١

معنى «الصراط المستقيم» فعل المأمور واجتماب المحظور من علم وعمل فى كلّ وقت ٢٩

#### الصلوة :

اختلاف العلماء في وجوب الثناء في الصلاة ١٩ اختلاف وجوب دعاء الاستفتاح في الصلوة ١٩ افتتاح الصلوة بالجهر بكلمة «الحمد» عند الجمهور ٢٥

إيجاب التحميد في الصلوة عند أحمد وأصحابه ١٩ إيجاب التسبيح في الـركوع والسجود عند أحمد وأصحابه ١٩

إيجاب التسميع في الصلوة عند أحمد وأصحابه

إيجاب تكميرة الانتقال عند مالك وأحمد وأصحابه

حديث « قسمتُ الصلوة بيني وبين عبدي إلخ »

حديث كون الصلوة وضعت على التكبير إذا علا والتسبيح إذا انخفض ٣٤

فضل الصلوة على قراءة القرآن ١٣

فضيلة القراءة على الصاوة وقت النهى مطلقا ١٣ كون التشهد خطبة الصلوة ٢٣

كون الشهادة ين ركناً في خطبة الصلوة ٢٠

كون الصلوة والقراءة عملا من الأعمال فافتتحت بالتسمية ٢٩

كونه تعالى أمر بالتسبيح بحمده وعبَّبر بذلك عن الصلوة في قوله (وسبَّتح بحدد ربُّك- الآية)

وجوب دعاء الفاتحة بعد الثناء في الصلوة ٩

الصلوة على النبيُّ (صُ) :

ذكر من أوجب ذكر النيّ (ص) في الخطبة (مّــا بالصاوة عليه وإمّــا بالتشهّــد ٢٣

ذكر من أوجب ذكر النبيّ (ص) في الخطبة بالصلوة عليه ٢٣

كون السلام على النبيّ (ص) مقـدّمـّـا على السلام على غيره ٢٤

كون الصلوة على النبيّ (ص) شرعت مع الدعاء ٢٤ كون الصلوة على النبيّ (ص) مقــدمــا على الدعاء إذا دعا ٢٤

كون الصلوة على النبيّ (ص) من جنس الدعاء ٢٤

الطاعة والمعصية : كان كان مداه بالناسة بينه بالمعمل

كون كلّ عبد عند القدريّـة معه مــا يحصل به الطاعة والمعصية ٢٩

العبادة، العبوديَّــة:

تفسير الصراط المستقيم بطريق العبودية ١٩ قيام الأبرار بالواجب من العبادة فقط ١٧ قيام المقسريين بالواجب والمستحب من العبادة ١٧ كون الأذان ذكر الله يقصد به الإعلام بوقت العبادة وفعلما ٢٤

كون أهل الجنّـة أيلهمون الذكر في الجنّـة بخلاف العبادات العمليّـة ٣٦

كون الداعي قد يحصل له بالدعاء من عبادة الله ١٥

كون العبادة بالسجود ونحوه تكليفاً على العبد في الدنيا فقط ٣٠

كون العبادة المحضة لا يدخل فيها ذكر الإنسان ٢٧ كون العبادة هي الغاية التي تخلق لها الحلق ١٤ كون العبودية الحاصلة للداعي أنفع له من مطلوبه ١٥

لا بدّ من عبادة المؤمن لله تعالى بعد قضاء حاجته ۱۷

الفاتحة، سورة الحمد، أمّ القرآن: الأمر بالدعاء المدّين في الفاتحة ه

تقديم الحمد على التوحيد في الفائحة ٢٥

تقديم ذكر المقصود على ذكر الوسيلة في الفاتحة ١٤ جمع قوله (إيّاك نعبد وإيّاك نستعين) الفاية والوسيلة ١٤

حاجة سالك الصراط المستقيم إلى خلق العلم والإرادة فى قلبه فى جميع المأمورات والمنهسيات فى أوقاتها ٢٩. ١٠

حديث « إذا قال العبد (الحمد أله رب العالمين) قال الله (حمدني عبدي) » ٨، ٢٦

حديث «وجوب قراءة الفاتحة فى كلّ ركعة » ٨ كون افتـتاح الصلوة بسورة الحمد سنة متواتـرة وواجباً عند المسلمين كلّـمم ٢٥

كُونُ أُولُ القانحة (الحمد لله) وآخر ما للربّ (إيّاك نعبد) بمعنى التشهّد ٢٥

كون «الحمداله» مقصوداً لنفسه والتسمية لأجله

كون دعاء أم القرآن هو طلب هداية الصراط المستفيم ٣٨

كون العبد مضطراً دائسا إلى مقصود دعاء أم القرآن ٣٨

كون الفاتحة افتحت بالحمد والرحمة ٢٥ كون الفاتحة لا يقوم مقامها غيرها أصلا ٢٠ كون فضل الفاتحة على غيرها من الكلام أعظم من فضل الركوع والسجود على سائر أفعال الحضوع ٢٠

كون نصف الفاتحة ثناءً ونصفها دعاءً ٢ وجه الجهر بـ « الحمد فه » والإخفاء بالتسمية ٢٦ الفاضل و المفضول:

كون مجــّرد صحـّـة إسناد بعض الأذكار لا يستلزم فضله على غيره ٢٢

كون للفضول قد يكون أحيانًـا أفضل ١٣

القدرية:

عقيدة القدريّة في عدم افتقار العبد في حصول الاهتدام ٢٦،٣١

لا فرق عندهم بين المؤمن والكافر في حصول الاهتداء ٢٩

القرآن:

تفسير «الصراط المستقيم» بالقرآن أربع» ١٠ ٥٠٠ حديث «أفضل الكلام بعد القرآن أربع» ١٠ ٥٠٠

عدل (قل هو الله أحد) ثلث القرآن ٢، ٢٧ فضل (قل هو الله أحـد) على (قل يا أيّـمهـا الكافرون) ٢١

كون افتــــاح الحطب بالبـــملــة وإن لم تكن قرآنا

كون البسملة من القرآن ٢٦

## البداية، الامتداء:

إيراد القائل بأنه لا حساجة للمهتدى إلى تكرار طلب الهداية بقوله (اهدنــا الصــراط المستقيم) والجواب عنه ٣٩

تخطئة من أجاب بأنّ المطلوب من طلب الهداية دوام الهدى ٢٩

حاجة العبد إلى دوام الهداية إلى العلم المفصل والإرادة المفصلة في كل وقت لا في وقت واحد فقط ٤٠

حصول هدى البيان عن الرسول فى كون القرآن والإسلام والرسول حــًمّا ،

زعم القدرية أنّ العبد لا يفتقر في حصول الاهتداء بل كلّ عبد عندهم فعه ما يحصل به الطاعة والمعصية ٢٥-٢٩

غلبة الشبهات والشهوات على أكثر النفوس ٤٠ كون الإنسان سعيداً بعد الموت إن كان من أهل الهداية ١٠، ٢،

كون الإنسان يموت شهيداً إذا قتل إن كان من أهل الهداية فيكون الفتل من تمام النعمة عليه ٢٠ كون جزئيات الدين تحار في كثير منها أكثر عقول الحلق ٢٠ الحلق ٢٠

كون حاجة العباد إلى الهدى أعظم من حساجتهم إلى الرزق والنصر ٢٤

كون العبد مفتقراً دائماً إلى هداية الصراط المستقيم ٢٩،١٨

كون القدريّة لا يضرّقون بين المؤمن والكافـر في حصول الهداية ٢٩

كون المحروم من هداية الصراط المستقيم إمّا من المغضوب عليهم وإمّا من العنالين ٢٨ كون المؤمن عند القدريّة ممّن لم يخص الله بهدى حصل به الاهتداء ٢٩

كون (قل هو الله أحد) أمرا بِقول ما هو صفة الرب ٢١، ٢١

كون (قل يا أيسها الكافـرون) أمرا بقول ما هو إنشاء الحبر عن توحيد الرب ٢١

كون قوله « تبسارك اسمك وتعالى جددك » من القرآن ٢٨-٢٩

#### القراءة، القارئ:

حديث «من شغله قرامة القرآن عن ذكسرى ومسألتي إلخ» ١٢ ﴿

فضل القراءة على الذكر ١٣

فضل القرامة على الذكر والسوال والدعاء ١٦، ١٦ فضيلة القراءة وقت النهى على الصلوة مطلقاً ١٦ قول القارئ «بسم الله» معناه «باسم الله أقرأ» ٢٠ كون الصلوة والقراءة عملا من الأعمال فافتتحت بالتسمية ٢٦

### الكتب:

الإقساح لابن هبيرة ٣٠ الكواكب الدوارى في ترتيب مسند الإمام أحمد على أبواب البخاري ١٠٤٤

#### معرفة الله ومحسّته:

كون الداعى قبد يحصل له بالدعاء من معرفة الله ومحبّـــة ١٥

كون معرفة الله الحاصلة للداعي أنفع له من مطلوبه

### المقاصد والوسائل:

تقديم المقاصد فى القصد والقول على الوسائل ١٤ كون «الحمد لله» مقصوداً لنفسه والتسمية وسيلة إليه ٢٦ كون إلهدى المجمل لا يغنى العبد بدون حصول الهدى المفصل فى فعل الجزئيسات ٤٠ لا نجاة للعبد من العذاب ولا وصول إلى السعادة إلا بالهداية إلى الصراط المستقيم ٣٨

كون هداية الصراط المستقيم لا يحصل إلّا بهدى الله لقوله (من يهدي الله فهو المهتد-الآية) ٣٨ كون الهدى التام يتضمن حصول السرزق والنصر

## تم الفهرس العام

#### جواب المصنف

عن استفتاح الصلوة هل هو واجب أو مستحبّ (منقول من فتاويه ج ١، ص ٧٣. كما أشرنا في مقـّدمتنا)

مستُلَّة في استفتاح الصلوة هل هو واجب أو مستحبٍّ، وما قول إلعلماء في ذلك؟

الجواب: الاستفتاح عقب التكبير مسنون عند جمهور الأثمة، كأبى حنيفة، والشافعي، وأحمد، كما ثبت ذلك في الأحاديث الصحيحة. مثل حديث أبى هريرة المتشفق عليه في الصحيحين: قال قلت: يا رسول الله، أرأيت سكوتك بين التكبير والقراءة ما تقول؟ قال: أقول «اللهم باعد يبنى...» وذكر دعاء. فبدين أنّ النبي صدّل الله عليه وسلم كان يسكت بين التكبير والقراءة سكوتا يدعو فيه.

وقد جاء في صفته أنواع ، وغالبها في قيام الليل . فمن استفتح بقواه «سبحانك اللّـهم وبحمدك ، وتبارك اسمك ، وتعالى جـدك ، ولا إله غيرك » فقد أحسن . فإنّـه قد ثبت في صحيح مسلم أنّ عمر كان يجهر في الصلوة المكتوبة بذلك . وقد رُوى ذلك في السنن مرفوعًا إلى النبيّ صـيَّل الله عليه وسلم .

ومن استفتح بقوله «وجَّمهت وجهى . . . إلخ» فقـد أحسن . فإنَّـه قد ثبت في صحيح مسلم أنَّ النيّ صـَّلى الله عليه وسلم كان يستفتح به . ورُوى أنَّ ذلك كان في الفرض، ورُوى أنَّـه في قيام الليل .

ومن جمع بينهما فاستفتح بـ «سبحانك اللّـهمّ وبحمـدك ... إلخ» وبـ «وجّـهت وجهى» فقد أحسن. وقد رُوى فى ذلك حديث مرفوع.

والأول اختيار أبى حنيفة وأحمد، والثانى اختيار الشافعى، والثالث اختيار طائفة من أصحاب أبى حنيفة، ومن أصحاب أبى حنيفة، ومن أصحاب أحمد، وكلّ ذلك حسن بمنزلة أنواع التشمّدات، وبمنزلة القراآت السبع، التى يقرأ الإنسان منها بما اختار.

وأمّا كونه واجباً فمذهب الجمهور أنّه مستحبّ وليس بواجب. وهو قول أبى حنيفة، والشافعيّ، وهو الشافعيّ، والشافعيّ، وهو المشهور عن أحمد. وفي مذهبه قول آخر يـذكـره بعضهم – روايـة عنه – أنّ الاستفتـاح واجب، والله أعلم.